LES DEUX TEMOINS

BULLETIN TRIMESTRIEL DE LIAISON ET D'INFORMATION
ASSOCIATION UNITE - FONDATEUR ABBE ROBERT LARGIER

38, QUARTIER MARCASSO - 20225 CATERI - Tél. : 04 95 61 75 25 - Courriel : unite@wanadoo.fr
N°102 - MARS 2023 ISSN 1623-2135

b+ Les Trois Coeurs, celui de Jésus transpercé par le coup de lance en rouge, celui de Marie en bleu et celui de Joseph en blanc, sont enchéssés les uns dans les
autres pour représenter I'unité d’amour de la Sainte Famille : Jésus, le Sacerdoce - Marie, la Maternité divine - Joseph, le protecteur du Sacerdoce
et de la Maternité (in Saint Matthieu 1, 18-25 et 2, 13-23).

*+ LesTrois Ceeurs sont dans un cadre carré qui symbolise PEglise sainte telle que Saint Jean la voit dans I’Apocalypse (21, 2, 10,16) : la Sainte Famille modéle
de PEglise.

*I+ Les Trois Ceeurs sont inscrits sur fond jaune, la couleur de la Papauté, car PEglise du Christ repose sur Pietre - rocher, guide et pasteur - selon la volonté
exprimée par Jésus-Christ (in Saint Matthieu 16, 18, in Saint Luc 22, 32 et in Saint Jean 21, 15-17).

b Les Trois Ceurs sont surmontés de la croix au pied de laquelle sont réunis les deux Témoins : la Sainte Vierge Marie et Saint Jean ’apdtre, la Femme
qui est la Maternité divine et le Prétre revétu du Sacerdoce du Christ, tous deux tournés vers le Christ, tous deux unis par le Christ, tous deux envoyés
en mission par le Christ (in Saint Jean 19, 25-27 et Apocalypse 11, 3-12).

Ainsi se réalise Cunité de Cesprit dans la diversité des talents.

Ce bulletin est tout entier au service de la construction de I'Eglise comme le demande Saint Paul dans son Epitre aux Ephésiens (4, 12-15) : « orga-
nisant ainsi les saints pour I’ceuvre du ministére, EN VUE DE LA CONSTRUCTION DU CORPS DU CHRIST, au terme de laquelle nous devons parvenir,
tous ensemble, a ne faire plus qu’un dans la foi et la connaissance du Fils de Dieu, et a constituer cet Homme parfait, dans la force de I’dge, qui
réalise la plénitude du Christ. Ainsi nous ne serons plus des enfants, nous ne nous laisserons plus ballotter et emporter a tout vent de la doctrine,
au gré de 'imposture des hommes et de leur astuce a fourvoyer dans ’erreur. Mais, VIVANT SELON LA VERITE ET DANS LA CHARITE, nous grandi-
rons de toutes maniéres vers Celui qui est la Téte, le Christ ».

Fal LA REVELATION DU CHRIST

Sacré-Ceeur

« Je suis doux et humble de coeur »

|

« Venez a Moi,
vous tous qui peinez
et ployez sous le
fardeau, et Moi
Je vous soulagerai »

In Saint Matthieu, ch. 11
v. 28-29-30

Bon Pasteur

« Chargez-vous
de Mon joug et
mettez-vous
a Mon école..
vous trouverez
soulagement
pour vos dmes »

Christ Pantocrator,
San Tumasgiu
di Pastureccia,
Haute Corse,
Abside

« Oui, Mon joug est aisé et Mon fardeau léger »



mailto:unite@wanadoo.fr

2 Les Deux Témoins, n°102 mars 2023

SPIRITUVALITE
JESUS SAUVEUR
Abbé Robert Largiertf

Nous entamons une nouvelle étude de I’Abbé Robert Largier tirée d’'une réunion de foi de décembre 1967. Tous
les ans, I'’Abbé Largier travaillait sur un théme et, chaque mois, entre octobre et juin, il donnait une conférence
spirituelle qu’il appelait « réunion de foi ». Le sujet portait ce jour-la sur les manipulations tendant a dénaturer le
message du Christ. Il insistait sur le rappel de la réalité et du contenu de la mission du Christ afin que les chré-
tiens sortent du piege d’'une dénaturation omniprésente et retrouvent la substance méme de leur foi.

TOSORCE

A

Le Christ Sauveur du monde, Christ Salator' Mundi
Antonello da Messina, XVéme siécle

. ILPEUT Y AVOIR BEAUCOUP DE FAGCONS |
i DE COMPRENDRE LE CHRIST

On peut raisonner a perte de vue sur le role que
peut jouer dans le deroulement de la création cet étre
qui est a la fois Dieu et a la fois homme et que nous
appelons le Christ.

On peut méme concevoir plusieurs reéalisations
possibles du réle du Christ. Les philosophes et les sa-
vants peuvent nous fabriquer des christs tous plus
prodigieux les uns que les autres. Nous sommes dans
une période d’intense activité dans ce domaine. On
« repense » le Christ, comme on dit. On réinvente de
nouvelles conceptions du salut.

Il'y a le « Christ cosmique » qui n’est autre que le
mythe du monde en progres, il y a le Christ venu se
faire homme pour que ’homme devienne le centre

méme du monde, un Christ venu en quelque sorte
réaliser le suicide de Dieu. Pour que I’on croit doré-
navant a ’homme, un Christ venu pour nous signi-
fier que Dieu a abdiqué en faveur de I’homme et que
dorénavant, croire en Dieu signifiera croire en
I’homme.

Mais, ce Christ augquel nous croyons nous, nous a
déja prévenu de ces phénomenes : « Si quelqu’un
vous dit : Voici le Christ, il est ici, il est 1a ; ne le
croyez pas. Il surgira de faux Christ et de faux pro-
phetes ils apporteront comme preuves des signes
et des prodiges de fagon a égarer, s’il était pos-
sible, méme les élus » (in Saint Matthieu 24, 23-24).

Nous, nous ne croyons qu’a un Christ. Nous
n’avons qu’une conception du Christ, nous ne sa-
vons rien d’autre du Christ que ce que nous a appris
celui qui est le seul Christ : Jésus de Nazareth. Et
c’est Lui seul que nous voulons regarder et écouter
pour savoir ce que nous devons croire.

Le Christ n’est pas une invention des hommes ;
ce ne sont pas les hommes - fussent-ils savants,
théologiens, prétres ou princes des prétres - qui fa-
briquent une conception du Christ.

Si le Christ n’était qu’un homme, nous pourrions
discuter a perte de vue sur Sa mission, sur Son in-
sertion dans la vue du monde, sur Son role, sur ce
qu’en pensent les catholiques, les protestants, les
athées, les juifs, les musulmans, ou I’homme de la
rue. On fait cela pour un personnage historique, une
vedette, un homme politique, un assassin.

Mais, on ne peut pas le faire pour le Christ car le
Christ, tout réellement homme qu’ll est, Il est
Dieu... et du méme coup, il n’est plus objet de dis-
cussion, mais de foi. Devant un probléeme humain,
on peut constituer une table ronde, et dégager une
opinion qui est le plus petit dénominateur commun
entre des gens dont les points de vue sont différents.
Mais, cela reléve de 1’arithmétique, de la statistique,
mais pas forcément de la vérité.



Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 3

Devant le Christ qui est Dieu, la seule attitude vraie
est I’adoration, c’est a dire, non pas 1’abdication es-
clave de notre personnalité, mais 1’adhésion de foi de
notre personne a ce que nous dit et ce que nous révele
le Christ.

TOSORCS

LE NOM DU CHRIST EXPRIME SA MISSION

Ce soir, bien slr, nous n’allons pas tout dire
puisque le Christ est le centre de notre foi, mais, du
moins, jetons un premier regard sur ce qui nous est
présenté par Dieu comme Christ, sur le Christ que
Dieu nous révele.

Dieu prend la peine d’abord de Lui donner un nom,
et, quand on sait I’importance du nom dans I’ Ancien
Testament, le nom qui est la définition méme de I’étre
et de la fonction, on peut faire trés attention au hom
que Dieu va donner a Son Christ, & Son envoyé, a Son
consacré, a Son chargé de mission aupres de nous :

« Voici que tu concevras et que tu enfanteras un
fils » dit ’ange a Marie, « et tu Pappelleras du nom
de Jésus » (in Saint Luc, 1, 31) ;

ou a Joseph : « Ne crains pas de prendre chez toi
Marie, car ce qui est congu en elle est ’ouvrage de
PEsprit-Saint. Elle enfantera un fils, tu lui donneras
LE NOM DE JESUS CAR IL SAUVERA SON PEUPLE DE
SES PECHES » (in Saint Matthieu 1, 20-21).

Nous savons qu’en hébreu, Jésus, leschoua, veut
dire Sauveur. C’est d’ailleurs encore ce qu’indiquent
les anges aux bergers :

« Il vous arrive une grande joie, il vous est né
aujourd’hui UN SAUVEUR » (in Saint Luc 2, 10-11)

Et au bout de huit jours, quand il fallut circoncire
I’enfant, on lui donna le nom de JEsus, indiqué par
I’ange avant qu’ll eut été congu dans le sein de sa
meére. Nom qui explique le cri de joie de Syméon pour
saluer le petit enfant présenté au temple :

« Maintenant, laissez aller en paix votre servi-
teur, car mes yeux ont vu notre salut » (in Saint Luc

2, 29).

Zacharie bénit le Dieu d’Israél parce qu’ll est venu
parmi nous et qu’ll a opéré la délivrance de son peuple
et, parlant de la mission de son fils Jean-Baptiste, il dé-
clare, inspiré au moment ou il retrouve la parole, que
son enfant est Prophete pour donner au peuple de Dieu
« LA CONNAISSANCE DU SALUT, PAR LA REMISSION
DES PECHES », €t que « c’est cela ’ceuvre de la misé-
ricordieuse tendresse de notre Dieu ».

« Et toi, petit enfant, tu seras appelé prophéte du
Trés Haut ; car tu précéderas le Seigneur pour Lui

La Présentation de Jésus au Temple, avec Siméon et Anne
Giotto di Bondone, 1305, chapelle Scrovegni

préparer les voies, pour donner a Son peuple la
connaissance du Salut par la rémission des pé-
chés ; ceuvre de la miséricordieuse tendresse de
notre Dieu » (in Saint Luc 1,76-78).

Cette caractéristique essentielle du Christ Sau-
veur tel que Dieu nous la donne en Jésus qui porte
dans Son nom méme 1’annonce de Sa mission,
cette caractéristique est généralement absente de
tous les christs fabriqués par les philosophes et les
savants, de tous les temps en général et du notre
en particulier.

Et, pour que cette caractéristique de Sauveur
ne soit plus le signe du Christ dans leurs construc-
tions artificielles, ces savants éliminent la raison
méme de cette mission de Salut, c’est a dire, le
péché. C’est la raison pour laquelle ces savants ne
nous préchent jamais la foi au péché originel et,
dans leur conception du Christ, ils ignorent que
les hommes ont besoin d’un salut. Ils transfor-
ment 1’amour de Dieu, qui veut sauver les
hommes du péche originel et de leurs péchés, en
un amour qui consisterait en quelque sorte pour
Dieu a mettre ’homme a Sa place, comme si
I’homme n’était pas pécheur, comme si tous les
actes, toutes les pensees, toutes les tentations,
tous les désirs de ’homme n’étaient que valeur,
vertu, bien, perfection, en somme, un homme qui
est devenu un Dieu.

Mais, laissons ces élucubrations, encore que Si
J’y fais allusion, c’est parce qu’elles existent,
qu’elles nous sont proposées, que nous en
sommes nourris, méme a notre insu et qu’il faut



4 Les Deux Témoins, n°102 mars 2023

donc étre lucide devant cette déviation radicale de
notre foi, en étre informé, pour pouvoir y échapper
afin d’adhérer au seul Christ, Jésus.

Nous y revenons. Ecoutons Jésus expliquer Lui-
méme Sa mission a Nicodéme : d’abord, une invita-
tion a croire au témoignage qu’ll donne :

«Nous parlons de ce que Nous savons, Nous
attestons ce que Nous avons vu, et malgré cela
vous n’acceptez pas Notre témoignage » (in Saint

Jean 3, 11)

Souvent Jésus revient sur cette idée qu’ll est le té-
moin de Dieu et que la foi, ¢’est accepter Son témoi-
gnage.

«Nul n’a jamais vu Dieu. Le Fils Unique, qui
est dans le sein du Pére, Lui, L’a fait connaitre » (in

Saint Jean 1, 18)

Jésus continue avec Nicodéme :

« Nul n’est monté au ciel hormis Celui qui est
descendu du Ciel, le Fils de ’'Homme qui est au
Ciel » (in Saint Jean 3, 13)

TR

LA MISSION DU CHRIST EST DE SAUVER

Apres cette invitation a croire a Sa mission, Jésus
explique ce qu’il faut croire de Sa mission :

« Comme Moise éleva le serpent au désert, ainsi
faut-il que soit élevé le Fils de PHomme afin que
tout homme qui croit ait par Lui la vie éternelle ».

(in Saint Jean 3, 14-15)

Jésus présente Sa mission comme une marche vers
la crucifixion et c’est par cette croix que nous est don-
née la vie éternelle.

Et ce n’est pas uniqguement a Nicodéme que Jésus
allegue le caractere rédempteur de Sa mission. Au
cours d’une de Ses multiples discutions avec les Juifs
sur I’objet de Sa mission, Jésus affirme :

« Quand vous aurez élevé le Fils de PTHOMME,
alors, vous saurez que JE SUIS » (in Saint Jean 8,28).
Or, Je Suis est le nom que Dieu S’est donné. Autre-
ment dit, ¢’est par la croix que vous reconnaitrez le
caractére divin de Ma personne et de Ma mission.

On comprend Saint Paul qui écrit aux Galates :

« Pour nous nous mettons notre fierté dans la
croix de Notre Seigneur Jésus-Christ » (6,14)

Et dans 2°™ épitre & Timothée (1, 9) »

« C’est Lui qui nous a sauvés et nous a appelés
a mener une vie sainte »

Saint Paul le proclame : c’est Lui notre salut,
notre vie, notre résurrection. C’est Par Lui que nous
avons été sauvés et délivres.

Ou encore aux Corinthiens, I’apotre affirme qu’il
ne veut pas recourir a des artifices de langage qui
aboutiraient a réduire a rien la croix du Christ,
preuve que le probléme se posait déja d’édulcorer
I’authentique religion sous le prétexte illusoire de la
faire mieux accepter ou comprendre.

« Le langage de la croix n’est une folie que
pour ceux qui se perdent» continue Saint Paul
« mais, pour ceux qui se sauvent, pour nous, il est
puissance de Dieu ». (1 Corinthiens 1, 18)

« Aussi, je n’ai rien voulu savoir parmi vous, si-
non Jésus-Christ et Jésus-Christ crucifié » (2, 2)

C’est tout le début de la premiere épitre aux
Corinthiens qu’il faudrait relire .

Revenons a Nicodéme. Jésus insiste encore sur le
caractere sauveur de sa mission :

« Oui, Dieu a tant aimé le monde qu’Il a donné
Son Fils unique Pour que tout le monde qui croit
en Lui NE PERISSE PAS mais ait la vie éternelle

Car Dieu n’a pas envoyé Son Fils dans le
monde pour condamner le monde

Mais pour que le monde soit sauvé par Lui.

Qui croit en Lui n’est pas condamné.

Qui ne croit pas est déja condamné parce qu’il
n’a pas cru AU NOM du Fils unique de Dieu » (in
Saint Jean 3, 16-18).

Ce n’est pas Dieu qui désire condamner, Il ne dé-
sire que sauver. Il nous offre le seul Sauveur pos-
sible, Jésus. C’est donc notre accueil ou notre refus
de Jésus qui détermine notre salut ou notre condam-
nation. La condamnation c’est de ne pas accepter

Jésus enseigne a Nicodéme
Crijn Hendricksz Volmarijn (1601-1645) Rotterdam



Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 5

Jésus comme Sauveur, de Le refuser ou d’en faire
autre chose. La condamnation c’est de ne pas croire
au Nom du Fils Unique de Dieu, et ce Nom, c’est
JESUS, c’est a dire SAUVEUR.

Et Jésus continue :

« Le jugement le voici: la lumiere est venue
dans le monde et les hommes ont mieux aimé les
ténébres que la lumiére » (in Saint Jean 3, 19)

Cette phrase vient en écho de ces mémes paroles
de Jésus au début de Son Evangile :

« Le Verbe est la lumiére véritable
qui éclaire tout homme

Il vient dans le monde,

I1 est dans le monde

et le monde existe par Lui

et le monde ne Le reconnait pas
Il vient chez Lui

et les Siens ne Le regoivent pas »

(In Saint Jean 1, 9-11).

IL n’y a qu’une facon de recevoir le Christ, c’est
de Le recevoir tel qu’ll est venu, c’est a dire comme
Sauveur, et on comprend alors pourquoi Jésus a dit :

« Ce ne sont pas les bien portants qui ont besoin
de médecins, mais les malades

Je ne suis pas venu pour les justes, mais pour les
pécheurs » (in Saint Marc 2, 17)

James Tissot 1836-1902, 1886-1894

Le juste, le bien portant, ou encore celui que Jésus
appelle «le riche », c’est celui qui se suffit a lui-
méme ; il n’a pas besoin d’un Sauveur, parce qu’il
vit dans I’illusion hélas. Mais le réaliste, celui qui est
dans la vérité, comme le publicain a la porte du
Temple, celui qui est juste, qui se présente devant
Dieu exactement comme il faut, c’est celui qui se re-
connait malade, pécheur :

« Seigneur, aie pitié du pécheur que je suis »,
le publicain (in Saint Luc 18, 13)

« Seigneut, je ne suis pas digne... », le centurion
(in Saint Matthieu 8, 8)

« Voici ’Agneau de Dieu qui enlé¢ve les pé-
chés... », Saint Jean Baptiste (in Saint Jean 1, 29)

« Priez pour nous, pauvres
(Priére, Je vous salue Marie)

pécheurs... »

Vous repérez maintenant la tendance qui cherche
a éliminer de notre religion toute les attitudes ou 1’on
exprime sa conviction qu’on est pécheur : I’attitude
a genoux ou la génuflexion rendue impossible, mo-
quée, voire interdite, le sacrement de pénitence recu
personnellement, le mot de miséricorde quasiment
disparu des traductions, remplacé systématiquement
par ce mot «amour». C’est vrai que Dieu est
Amour, mais cet amour, Il ne le témoigne a 1’égard
de pécheurs que dans un pardon, une « miséri-
corde » ; alors, rejet de ce mot « miséricorde » qui
rappelle trop notre qualité de pécheur.

Beaucoup d’écrits, de sermons tendent a substi-
tuer a la notion du péché originel et de nos péchés
personnels, I’idée que le péché n’est qu'un inache-
vement de la création, un manque de progres et que
le mal que nous croyons, nous, étre une consequence
du péché originel et de nos péchés personnels, va
se résorber grace a un progres social, culturel,
scientifique, etc.

En somme, le mal des hommes est de ne pas étre
encore assez avancé dans la science et la connais-
sance du monde, mais, avec le progres, disparaitra le
mal. Donc, inutile de faire aux hommes le reproche
de pécher, pas plus qu’on ne fait a un enfant le re-
proche de n’étre pas encore adulte. L’évolution du
monde perfectionnera tout ce qui est encore impar-
fait. Cette utopie est universellement répandue au
point que cela passe pour une attitude arriérée que
de refuser de voir dans tout changement I’expression
obligatoire d’un mieux. Comme si, inéluctablement,
il suffirait de marcher pour progresser dans le vrai et
dans le bien.



6 Les Deux Témoins, n°102 mars 2023

Parce qu’on peut marcher en se trompant de
route. On peut proceder a un changement, a une nou-
veauté en commettant une erreur. Bref, il peut exis-
ter du mal, du mensonge, de I’erreur, aussi bien dans
ce qui est neuf que dans ce qui est ancien.

Ne me faites surtout pas dire que toute nouveauté
est un mal et que toute tradition est parfaite. Mais
j’affirme que la nouveauté ou la tradition doivent
étre jugées a la lumiére de la vérite, et la vérité, c’est
Jésus-Christ !

Dans ce qui nous intéresse ce soir, ¢’est que Jésus
est venu pour nous sauver : Il est Sauveur pour nous
délivrer de nos péchés. Toute tendance, expression,
fagon de faire ou de dire, ancienne ou nouvelle, sont
bonnes si elles sont porteuses de cette verité que Je-
sus est Sauveur. Si non, elles sont mauvaises, un
point c’est tout. Si nous avons une autre foi, c’est
que nous appartenons a la religion d’un autre Christ
que le Christ Jésus.

Par exemple, croire en I’homme ou vouloir servir
I’homme en laissant de c6té, en lui cachant qu’il est
un pécheur qui a besoin d’un Sauveur, c’est porter
atteinte a la foi en ne révélant plus la mission carac-
téristique et propre de Jésus qui est le Sauveur des
hommes a cause de leurs péchés. C’est répandre sans
le dire, une nouvelle conception du Christ qui ne se-
rait pas d’abord et avant tout Jésus, c’est a dire Sau-
veur pour les pécheurs que nous sommes.

« Le Fils de P’homme est venu chercher et sau-
ver ce qui était perdu » dit Jésus a Zachée (in Saint
Luc 19, 10).

Vous avez dans la memoire le récit de la guérison
du paralytique. Comme il y a foule, on le descend
par le toit, juste devant Jésus. Premiere parole de Jé-
sus a cet infirme qui vient chercher sa guérison :
« tes péchés sont remis » (in Saint Marc 2, 5).

Remous dans I’assistance ; cet homme ne vient pas
pour ¢a, il vient pour sa guerison ; et puis, ¢’est un blas-
pheme, car Dieu seul peut pardonner les péchés.

Mais Jesus lie les deux actes : il n’est pas plus
possible a un homme de guérir que de pardonner les
péchés. Alors, pour qu’on sache bien qu’il est Lui,
Dieu, qui s’est fait un fils d’homme pour nous par-
donner nos péchés « pour que vous sachiez » dit Jé-
Sus, « que le Fils de ’homme a le pouvoir sur la
terre de remettre les péchés », s’adressant au para-
lytique, Il lui dit :

Le Paralytique descendu du toit, 1886-1896
James Tissot 1836-1902, Brooklyn Museum

« Je te Pordonne, léve-toi, prends ton grabat et
va-t'en chez toi » (10-11).

Le méme rétablissement de la vérité est opéré
aprées la multiplication des pains. Les gens ont couru
apres Jésus a cause de la nourriture. Jésus leur dit :
« Le pain que Je donnerai, c’est Ma chair livrée
pour la vie du monde » (in Saint Jean 6, 51).

« Ceci est Mon corps, livré pour vous »
« Ceci est Mon sang, répandu pour vous » (in

Saint Luc 22, 19-20)

« Le Fils de Phomme est venu donner Sa vie en
rangon pour une multitude » (in Saint Matthieu 20,
28).

Et la mission est comprise par les plus humbles :
« C’est vraiment Lui le Sauveur du monde » assu-
rent les Samaritains aprés le passage de Jésus (in
Saint Jean 4, 42).

Nous n’avons ce soir dit qu’un seul mot du Christ,
du notre, Celui auquel nous croyons, Jésus de Naza-
reth, Dieu fait homme : ¢’est qu’il est Sauveur.%

ROl QRS ol o sl g Racs

« TOUT EST GRACE »




Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 7

MORCEAUVX CHOISIS

UNITE (11) ,
PARMI LES DEUX TEMOINS DANS L’EGLISE :
LE SACERDOCE DU CHRIST DANS L’EGLISE (3)

Marie-Thérése Avon-Soletti

Nous continuons I'étude du Sacerdoce dans I'Eglise a partir de passages du livre Unité. Dans les Bulletins
précédents, a été examinée la tentation des membres du clergé - « Qui est le plus grand » - dans ses deux mani-
festations principales qui détournent du Christ : la tentation du conciliarisme (opposition entre le Pape et les
évéques) et la tentation de la primauté donnée a la hiérarchie sur le sacerdoce. Dans ce Bulletin, sera proposé le
reméde, fondé sur la Révélation et la Doctrine de IEglise, qui permettra aux hommes revétus du Sacerdoce du Christ

de redécouvrir le souci d’étre le Christ dans I'Eglise et de transmettre le Christ a PEglise.
TOSORCS

LES CONDITIONS DE LA RECONSTRUCTION DU SACERDOCE DANS L’EGLISE

Certes, I’Eglise divine est incarnée. Elle a besoin
d’une organisation humaine et d’une discipline.
Mais, la puissance du Sacerdoce ne géne en rien le
gouvernement de I’Eglise qui est bon et nécessaire
comme est bon et nécessaire le pouvoir dans toute
société organisée. Le Christ a dit : « Le sabbat a été
fait pour ’homme, et non ’homme pour le sab-
bat » (in Saint Marc 2: 27), afin de montrer la pri-

Dieu sur les institutions, méme divines, lorsqu’elles
sont détournées de leur vrai sens par les hommes pé-
cheurs. Eh bien, de méme, la hiérarchie a été faite
pour I’Eglise et non I’Eglise pour la hiérarchie. La
primauté de Dieu I’emporte sur les rouages néces-
saires a la bonne marche de Son Eglise, ces rouages
qui sont et doivent rester au service de la Vie divine
et du Salut des hommes.

mauté de la dignité de I’homme créé a I’image de
TWHORMGS

SURMONTER LA CONFUSION
ENTRE SPIRITUEL ET TEMPOREL

La primauté de Dieu sur les institutions vient
en premier. Le probléme sera résolu en remplacant
la confusion qui régne entre les deux domaines,
spirituel et temporel, par leur distinction, puis
en substituant la primauté donnée a la fonction
structurelle (et donc a I’humain) par la primauté
du spirituel sur le temporel.

En réalité, tout vient d’une confusion entre le
spirituel et le temporel. La surmonter consiste a
rétablir la primauté de Dieu sur les institutions et la
primauté de la sainteté sur les compromissions.

Dans 1’ordre temporel, parce que 1’Eglise est
incarnee et vit dans le monde, il existe une hiérar-
chie pour la structure de I’Eglise. Cette hiérarchie
part du Pape institué par Jésus-Christ. Ensuite, se-
lon le développement de 1’Eglise, se sont créés des
dioceses et des paroisses a la téte desquels une
autorité a été instituée pour que les divers éléments
de I’Eglise soient reliés comme dans un corps hu-

L'Entrée a . 14 . .
Jé:u;:fe; main. Ces éléments structurels nés des circons-
(détail) tances apportent son dynamisme a 1I’Eglise par
Duccio di leur dimension organique. Ils sont intégrés dans

une hiérarchie nécessaire et bienfaisante qui part
du Pape et s’étend aux évéques dans les dioceses,
aux Abbés dans les monasteres, et a toutes les
autorités dans la structure de I’Eglise selon le
modele de ’'unité de commandement donné par le
Christ dans 1’Evangile : une personne, a la
fois visible et responsable, a la téte de chaque
circonscription.

Buoninsegna

Zachée
dans l'arbre




8 Les Deux Témoins, n°102 mars 2023

Jésus Pantocrator, Basilique Sainte Sophie,
Mosaique de la Déisis XIIT

Le gouvernement et la hiérarchie sont la colonne
vertébrale de I’Eglise. C’est indispensable une co-
lonne vertébrale pour qu'un corps tienne debout et se
meuve librement. Mais, ¢’est néanmoins secondaire
par rapport a I’ame qui habite ce corps.

Dans ’ordre divin, parce que I’Eglise est divine, il
existe un seul prétre, Jésus-Christ, qui revét de Son
Sacerdoce Ses apotres le soir du Jeudi Saint. Et ceux-
ci, apres la Pentec6te, transmettent ce Sacerdoce issu
du seul Christ Jésus aux hommes qui deviennent
prétres et qui, a leur tour, transmettent cette mission
divine a d’autres hommes. Le Sacerdoce du Christ
(comme la Maternité surnaturelle étudiée plus tard)
existe pour la Vie divine de 1’Eglise. Ce Sacerdoce
étant spirituel, il ne saurait dépendre d’une hiérarchie
structurelle. Le Sacerdoce vient en premier et revét
tous les prétres quelles que soient leurs fonctions
dans I’Eglise, gouvernementale, enseignante, pasto-
rale... Car la Révélation de Dieu et la Doctrine de
1’Eglise sont claires en ce qui concerne les domaines
spirituel et temporel : I’unité du spirituel et du tem-
porel s’accompagne toujours de la primauté du spiri-
tuel sur le temporel.

L’erreur a consisté a faire dépendre la puissance
du Sacerdoce de la place dans une hiérarchie. Or, la
puissance du Sacerdoce depend de la volonté du Pére
et non de la volonté des hommes.

p01C

La primaute de la sainteté sur les compromissions
se révele tout aussi nécessaire. Pour reconstruire
I’Eglise, le Sacerdoce doit donc retrouver sa place
premiére et sa puissance de Vie. Car, plus la

confusion s’accroit entre le Sacerdoce et le pouvoir,
comme le confirme 1’ambition toujours plus affichée
d’une « sacramentalité des évéques », par exemple,
et plus le pouvoir - terrestre, visible et propre a la
réalisation de toutes les ambitions humaines et ma-
térielles - s’étend aux dépens du Sacerdoce. Quand
sont en compétition la puissance et 1’amour, les
biens temporels visibles et immédiats et les biens
spirituels invisibles et éternels, c’est la puissance vi-
sible, celle qui donne les honneurs, qui I’emporte
dans I’esprit de la majorité des hommes.

La reconstruction de 1’Eglise passe donc, en pre-
mier par la plénitude du Sacerdoce donnée et recon-
nue au prétre, ensuite par la distinction du spirituel
et du temporel : la montée dans la hiérarchie n’im-
pliquant aucune différence dans la plénitude du Sa-
cerdoce donnée une fois pour toute, enfin par la pri-
mauté du Sacerdoce sur le gouvernement, du spiri-
tuel sur le temporel, a I’exemple de ce que décrit
Saint Paul dans sa liste des fonctions a I’intérieur de
I’Eglise ou le gouvernement ne se situe qu’a la sep-
tieme place (1 Corinthiens 12: 27-28). Retrouver le
sens du vrai, remonter au niveau de Dieu et accueil-
lir en plénitude I’Amour de Dieu : voila les trois
conditions nécessaires a la reconstruction du Sacer-
doce dans ’Eglise.

Ces trois conditions reunies pourront donner
naissance a deux premieres réformes dont I’accom-
plissement dépendra de la volonté de regarder et de
suivre le Christ.

WO

Premiére réforme :
Abandon de la collégialité pour une
unité de commandement

En premier, il est vital de retrouver une structure
fondée sur la Parole du Christ dans I’Evangile et
d’abandonner la collégialité, qui n’apparait que dans
les périodes de crise de I’Eglise, pour retrouver
I’unité de commandement qui empéche le secret des
décisions prises en petit comité et rend le chef res-
ponsable devant tous.

T8

Deuxiéme réforme :
Abandon du pouvoir absolu pour un
pouvoir limité, a tous les niveaux

De fagon aussi vitale, il est nécessaire que 1’auto-
rité, quelle qu’elle soit, abandonne tout pouvoir ab-
solu. D’une part, I’arbitraire doit €tre combattu
comme contraire a ’esprit du Christ qui doit seul ré-
gner dans I’Eglise. La consultation doit toujours pré-
céder la prise de décision et la défense doit toujours
étre respectée. D’autre part, I’étendue du pouvoir



Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 9

des autorités doit revenir a de justes proportions et
connaitre des limites pour favoriser la croissance de
la Vie divine dans 1’Eglise.

Pour avancer un exemple parmi d’autres, la sta-
bilité des prétres dans les paroisses issue du Concile
de Trente opposait un frein au pouvoir de 1’évéque
qui ne pouvait ainsi « muter » un prétre selon son
bon plaisir. Cet obstacle au pouvoir absolu des
autorités a disparu pour le plus grand malheur des
prétres et des fideles. Car il est impossible a un
prétre de produire des fruits dans une paroisse sans
s’enraciner d’abord. Et cela demande du temps.
Comment construire quand, d’un trait de plume,
I’autorité peut renvoyer le prétre ailleurs comme un
pion, dans une autre paroisse ou il devra de nouveau
se faire accepter avant d’étre encore expédié plus
loin, voire dans un bureau. Et le probleme se pré-
sente avec la méme acuité pour les moines et les
moniales. Il ne faut pas s’étonner que certains
prétres présentent des troubles graves, car tout étre
humain a besoin d’une famille. La famille du prétre
c’est la communauté paroissiale. La famille du
moine ou de la moniale, ¢’est son couvent.

Il n’est pas normal que des prétres, que des moines,
vivent dans la peur parce que I’évéque du diocése, ou
I’autorité de la Fraternité ou le supérieur de la congré-
gation ont tout pouvoir sur eux - car encore une fois
tout le monde est atteint par cet absolutisme sans pitié
qui se cache sous des prétextes divers. Il n’est pas nor-
mal que certains évéques, que certains supérieurs sé-
culiers ou réguliers, ne demeurent que le temps de
monter dans la hiérarchie pour faire carriere ou de dé-
faire systématiquement le travail d’initiatives béné-
fiques, puis s’en aillent apres avoir semé la désolation
dans la circonscription dont ils avaient la charge, en
toute impunité.

Ayant vécu dans différentes régions, je peux té-
moigner de la souffrance des prétres, de la colére et
de la souffrance des fideles qui finissent, pour un
nombre toujours plus élevé, par abandonner toute
pratique. Bien des causes expliquent la désertifica-
tion des églises, mais la désertification de I’esprit
d’amour dans I’Eglise en constitue une des plus
criantes.

Les chefs doivent servir. Faut-il rappeler encore
et encore la Parole du Christ dans 1’Evangile & pro-
pos de la hiérarchie ? « Vous savez que les chefs
des nations leur commandent en maitres et que
les grands leur font sentir leur pouvoir. (26) Il n’en
doit pas étre ainsi parmi vous : au contraire, celui
qui voudra devenir grand parmi vous, se fera votre
serviteur, (27) et celui qui voudra étre le premier

—

Le sermon sur la montagne, Carl Heinrich Bloch (1834-1890),
1865-79, Copenhague, chapelle du Palais de Frédériksborg

d’entre vous, se fera votre esclave. (28) C’est ainsi
que le Fils de ’homme n’est pas venu pour étre
servi, mais pour servir et donner Sa vie en rangon
pour la multitude » (In Saint Matthieu 20: 25-28).
A la suite de la Révélation du Christ, I’Eglise a éla-
boré la doctrine de droit naturel sur le pouvoir dans
la cité qui a apporté aux hommes tous les ingrédients
pour asseoir un régime de liberté, quelle que soit sa
forme, royale ou démocratique - méme si ’Eglise
donne sa préférence au régime mixte réunissant les
qualités des trois régimes simples : royal, aristocra-
tique et démocratique. Entre le Moyen Age et
I’époque classique, seule, elle a construit une syn-
thése qui définit 1’autorité dans la liberté, le caractére
relatif du pouvoir au niveau des hommes et la résis-
tance a la tyrannie pour mettre fin a un pouvoir des-
tructeur en vue de le remplacer par une autorité légi-
time et responsable d’une reconstruction du bien
commun. Cette doctrine est tellement solide que
méme les hommes extérieurs a I’Eglise se voient obli-
gés de puiser dedans a chaque fois qu’ils veulent ac-
corder a leur tour autorité et liberté, comme Thomas
Jefferson qui la reprend point par point dans la Décla-
ration d’indépendance américaine, a 1’exception de
I’appel au Pape, évidemment, puisqu’il est Protestant.

Comme il serait bon que les hommes d’Eglise
s’inspirent de I’Evangile et puisent dans cette doc-
trine pour transformer le pouvoir absolu et arbitraire
du clergé qui régne dans les époques de crise en une
véritable autorité dans la liberte, a la fois forte et li-
mitée dans le cadre de la volonté de Dieu pour favo-
riser I’épanouissement de tous les talents dans
’Eglise.

0 1C



10 Les Deux Témoins, n°102 mars 2023

SURMONTER LA CONFUSION ENTRE
SACERDOCE ET EXERCICE DU SACERDOCE

En réalité, c’est la confusion entre spirituel et
temporel qui est a I’origine de la confusion qui régne
a propos du Sacerdoce.

L’Abbé Robert Largier avait coutume d’expli-
quer que le Sacerdoce est plénier en tout prétre
quelle que soit sa fonction et sa place dans la hiérar-
chie, prétre diocésain, moine ou évéque. Il est sim-
plement bridé dans les prétres, comme on bride une
voiture, pour des raisons de structure et de paix dans
I’Eglise. Mais dés 1’ordination, c’est du Sacerdoce
supréme du Christ que le prétre est revétu. Pour cette
raison, tout prétre a la plénitude du Sacerdoce.

L’évéque, lui, a la plénitude de I’exercice du Sa-
cerdoce. La preuve en est donnée par le fait que le
prétre a la possibilité de donner le sacrement de la
confirmation avec la permission de I’évéque. Cela
signifie que le prétre a déja la puissance d’adminis-
trer ce sacrement, méme s’il n’en a pas la permission
de lui-méme. Imaginons que 1’évéque donne la per-
mission a une personne qui n’est pas prétre, cette
personne pourra prononcer les paroles et accomplir
les gestes, aucun sacrement ne sera donné parce que
le sacrement ne dépend pas de la permission de
I’évéque, mais de la puissance de Dieu. Il n’en est pas
de méme du prétre. Méme s’il est entravé pour des
raisons structurelles et doit attendre I’approbation de
I’évéque pour administrer ce sacrement, le prétre
peut exercer ce pouvoir validement et l1égitimement
parce qu’il en disposait depuis son ordination.

La raison de cette confusion entre Sacerdoce et
exercice du Sacerdoce s’explique par la tentation de
I’absolutisme du pouvoir dont une des manifesta-
tions se reconnait a la confusion entre 1’exercice et
la propriété d’une mission.

L’histoire des idées politiques en donne un
exemple paralléle avec la doctrine de 1’absolutisme
royal qui fait descendre le pouvoir absolu au niveau
de ’homme pour le rendre plus efficace, alors que
dans la Doctrine de I’Eglise, le pouvoir absolu
n’existe qu’au niveau de Dieu. Selon cette doctrine,
la souveraineté, ou pouvoir supréme, n’appartient a
personne. Pléniere en Dieu, elle est partagée au ni-
veau des hommes entre le peuple qui en garde le dé-
pot et le gouvernant a qui le peuple en remet I’exer-
cice selon le principe du consentement, soit par hé-
rédite, soit par élection. Le partage entre deux élé-
ments distincts provoque ipso facto la relativité du
pouvoir humain. Le consentement fait naitre les li-
mites a ce pouvoir dans la cité.

Au Moyen Age pour cette raison, le souverain se
considérait comme usufruitier du pouvoir. A
I’époque classique qui voit le développement de la
doctrine absolutiste, alors qu’ils n’en ont toujours
que I’exercice pour la Doctrine de 1’Eglise, les rois
absolus se veulent propriétaires de ce pouvoir su-
préme qui vient de Dieu, ce qui leur permet de jus-
tifier un pouvoir absolu sur leurs sujets. Les consé-
quences en avaient été prédites par Saint Robert
Bellarmin. Si un homme peut s’approprier le pou-
voir supréme, pourquoi ne pas l’attribuer a
d’autres ? Dans la continuité de 1’absolutisme du
pouvoir et en le renforcant méme, la révolution
francaise, sans en expliquer son origine, décerne
cette souveraineté au peuple, qui pourtant n’est pas
plus propriétaire du pouvoir que ne 1’était le roi ;
souveraineté de la nation dans I’article 3 de la Dé-
claration des droits de ’homme de 1789, puis sou-
veraineté du peuple en 1793. On passe ainsi de la
souveraineté du roi a la souveraineté du peuple en
confondant toujours la propriété et 1’exercice. Or, le
gouvernant, roi ou peuple, exerce la souveraineté
mais n’est pas propriétaire de cette souveraineté, ni
ne se confond avec elle.

La méme erreur due a la méme source humaine
de I’absolutisme, se reconnait dans la théorie des
évéques « successeurs des apotres ». Cette notion dé-
coule d’une déviation issue du péché originel et de
deux des trois concupiscences, I’esprit de possession
- la volonté de posséder, de s approprier - qui est lie
al’esprit de domination : « Qui estle plus grand ? ».

Le prétre est revétu du Sacerdoce, mais il n’est
pas le Sacerdoce lui-méme. Seul le Christ est LE
Sacerdoce. Le prétre peut exercer la puissance du
Sacerdoce dont il est revétu, mais il n’est pas pro-
priétaire du Sacerdoce. Le prétre ne peut donc dis-
poser du Sacerdoce selon sa volonté personnelle,
mais selon la volonté de Dieu. Dieu seul EST réalité.




Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 11

La volonté personnelle de I’homme n’est qu’illusion.
Elle peut tromper les hommes. Elle ne peut engager
Dieu qui reste fidéle a la réalité.

L’évéque a la plénitude de I’exercice du Sacer-
doce pour des raisons historiques et pratiques. Il fut
méme un temps par exemple ou seul I’évéque avait
le droit de précher. Les circonstances historiques ex-
pliquaient cette tradition qui s’est éteinte du fait de
la survenance d’autres circonstances historiques. |l
ne faut pas confondre la substance du Sacerdoce qui
est pléniere, parfaite, éternelle, et I’exercice du Sa-
cerdoce qui est lié aux accidents et aux circons-
tances. Que I’exercice du Sacerdoce soit restreint
pour le bien de I’Eglise peut s’accorder avec la vo-
lonté de Dieu. Par exemple, le fait de conférer le sa-
crement de I’ordre doit étre réglementé afin d’éviter,

autant que faire se peut, ’entrée parmi les prétres
d’éléments malsains.

Mais I’exercice n’est pas absolu au niveau de
I’homme. Il est relatif par rapport a la seule réalité
divine et a la seule volonté divine. L’exercice est
donné a ’homme, non pour satisfaire sa volonté per-
sonnelle, mais pour accomplir la volonté de Dieu. Le
fait que le Sacerdoce soit voulu par Dieu signifie qu’il
a une fonction nécessaire dans I’Eglise, et que cette
fonction ne peut étre exercée que par celui qui est re-
vétu du Sacerdoce. Donc, un prétre qui a la mission
de transmettre la Vie divine par les sacrements ne
peut pas en disposer selon son bon plaisir et décider,
soit qu’il « possede » plus de Sacerdoce que ses
fréres, soit qu’une personne non revétue du Sacer-
doce exercera la mission du Sacerdoce a sa place.

TIEDORME

LE PRETRE, C’EST LE CHRIST DANS L’EGLISE

En réalité, le Sacerdoce du Christ est donné en plé-
nitude a ’homme a qui a été conféré le sacrement de
I’Ordre. Ou un homme est prétre, ou il ne 1’est pas.
« Que votre Oui soi oui, que votre non soit non, tout
le reste est du démon » (in Saint Matthieu 5: 37).

Le prétre, c’est le Christ dans I’Eglise. Pour cette
raison et quelle que soit sa place dans la hiérarchie ou
sa fonction, le prétre doit répondre a deux exigences
pour étre, en toute loyauté, le Christ dans 1’Eglise.

S

Transfiguration, Fra Angelico
Jésus revétu de la tunique longue du grand prétre

LE P’RETRE, VISIBLEMENT LE CHRIST DANS
L’EGLISE : LE SIGNE D’UN ETRE A PART

De fagon matérielle déja, visuellement, il est bon
que le prétre soit reconnu par tous comme étant le
Christ dans I’Eglise. Les pauvres gens ont besoin de
cette présence du Christ qui leur rappelle I’amour de
Dieu pour eux. Dieu qui vient vers les hommes pour
les amener vers Dieu. lls ont besoin de savoir que des
hommes ont répondu a cet appel de Dieu et se sont
volontairement mis a part pour le service de tous.

Saint Alexandre Sauli disait, a propos de I’habit
du clergé, qu’il était « le signe de la disposition
et de Pornement de ’homme intérieur » (Cité
par 1’Abbé Frangois-Joseph Casta in Mémorial des
Corses, T. 2). Et c’est trés vrai. L’habit porté par le
prétre doit donc étre en rapport avec sa mission. Un
signe distinctif est nécessaire, un vétement qui met
le prétre « a part». C’est un acte de charité pour
tous les pauvres gens qui ont soif et faim de Dieu.
Le plus simple comme toujours consiste a suivre le
Christ. L’habit du prétre, c’est la robe longue du
Christ, comme la porte les prétres et les moines or-
thodoxes et certains prétres catholiques. Cette tu-
nigue longue est présente tout au long des Livres de
la Bible. Elle est le vétement sacerdotal que porte le
grand prétre dans I’Ancien Testament, notamment
Josué dans le livre de Zacharie (3: 4). Elle est le vé-
tement sacerdotal que porte le Christ durant Sa vie
terrestre, celui que les soldats ne déchirent pas (in
Saint Jean 19: 23-24). Elle est le vétement sacerdo-
tal que porte le Christ en gloire dans la vision de
Saint Jean dans I’ Apocalypse (1: 13).

01C



12  LesDeux Témoins, n°102 mars 2023

LE PRETRE, SPIRITUELLEMENT LE CHRIST |
DANS L’EGLISE : LA CHASTETE

Reconnu comme tel par un habit qui manifeste sa
mission, le prétre doit également étre spirituellement
le Christ dans 1’Eglise, ce qui implique la chasteté ; la
chasteté et non le seul célibat. Il ne suffit pas de n’étre
pas marié. Le prétre doit étre chaste, dans ses pensees,
dans ses paroles, dans ses gestes. Alors, il approchera
de son modele, le Christ, et aura la force pour le suivre
en tout et donner la lumiére et la chaleur de Dieu a
I’Eglise. Les prétres concubinaires ont toujours vécu
leur situation comme une blessure et la charité consiste
a les aider a surmonter cette faiblesse pour leur rendre
leur liberte de suivre leur vocation en tout.

Pour les prétres qui manqueraient a la chasteté en-
vers une personne contre son gré, I’avertissement du
Christ est solennel : « ...si quelqu’un doit scandali-
ser 'un de ces petits qui croient en Moi, il serait
préférable pour lui de se voir suspendre autour du
cou une de ces meules que tournent les anes et
d’étre englouti en pleine mer [...] Gardez-vous de
mépriser aucun de ces petits ; car Je vous le dis,
leurs anges aux cieux se tiennent constamment en
présence de Mon Pére qui est aux cieux » (in Saint
Matthieu 18: 6, 10). Le Christ promet 1I’Enfer, « la
géhenne », & ceux qui refusent de surmonter une telle
tentation (v. 8-9). Pour autant, si un prétre tombe et
subit son chatiment terrestre, ce n’est pas au monde
de I’écraser. Il est toujours temps pour le pire des cri-
minels qui accepte le chatiment de revenir vers Dieu
comme le bon larron qui expie sa faute sur la croix :
« Pour nous, c’est justice, nous payons nos actes »
(in Saint Luc 23: 41). Un Chrétien approuve la sanc-
tion et le juste chatiment, non la vengeance sans fin
ni la haine qui ne s’éteint pas. Tout étre humain garde
sa dignité dans la pire déchéance, conserve jusqu’au
bout la possibilité du repentir et de la conversion qui
provoque I’appel a Dieu : « Jésus, souviens-toi de

moi, quand Tu viendras dans Ton royaume » (V.

Saint Paul
Andrei Roublev
1410-1420
Cathédrale

de la Dormition
sur Gorodok

(9% A0 o R 0 oGV Y

La chasteté est demandée par le Christ dans
I’Evangile. Dans le chapitre 19 de I’Evangile selon
Saint Matthieu, le Christ expose 1’exigence de la
chasteté pour certains fidéles appelés a servir Dieu
en raison de leur mission : « ... il y a, en effet, des
eunuques qui sont nés ainsi du sein de leur mére,
il y a des eunuques qui le sont devenus par ’ac-
tion des hommes et il y a des eunuques qui se
sont eux-mémes rendus tels en vue du Royaume
des Cieux. Que celui qui est capable de com-
prendre, comprenne » (in Saint Matthieu 19: 11-
12. Voir I'explication de ce passage, in Unité-Re-
trouver le sens de Dieu, pages 51-52).

Et, méme si le message, pourtant clairement re-
pris par 1’évangéliste, est trop contraire a la menta-
lité de I’époque pour que les apbtres osent suivre le
Christ et demander un tel sacrifice a ceux qui se des-
tinent a servir I’Eglise - ainsi que le regrette Saint
Paul quand il écrit : « je voudrais que tout le monde
fiit comme moi » (1 Corinthiens 7: 7) -, néanmoins,
la chasteté correspondant a la volonté de Dieu, 1’évo-
lution vers le célibat des prétres progresse dans
’Eglise comme une compréhension toujours plus
grande de la connaissance de la vérité sur Dieu.

La chasteté du prétre, ¢’est aussi la condition sine
qua non pour étre « tout a tous » comme 1’affirme
I’apotre Paul (1 Corinthiens 9: 22). Elle donne au
prétre la liberté de servir I’Eglise : la liberté surna-
turelle a 1’égard de tous comme la liberté naturelle
par le temps donné « sans partage au Seigneut »

(1 Corinthiens 7: 35).
37C 4

Visibilité et chasteté pour tout prétre, service de
Dieu pour tout prétre, plénitude du Sacerdoce pour
tout prétre, quelle que soit sa mission dans I’Eglise,
parce que le Sacerdoce c’est le Christ dans I’Eglise.

La hiérarchie, elle, c’est la servante du Christ et de
I’Eglise dont la mission vitale consiste & assurer
I’avance sur le chemin de la connaissance de la vérité
sur Dieu a tout le Peuple de Dieu. L’Eglise a toujours
su avancer sur le Chemin du Christ parce que le Ma-
gistere a posé les bornes pour baliser ce Chemin.
L’Eglise a besoin du Magistére pour demeurer et
pour avancer avec sdreté sur le Chemin de Dieu
« vers la vérité tout entiére » (in Saint Jean 16: 13).
Mais les membres du Magistere ont besoin de se dé-
pouiller de tout orgueil, de toute compromission, de
toute faiblesse pour garder I’Eglise sur le Chemin
de Dieu. Rendre la primauté a la volonté divine pro-
tégera le Magistére des tentations cléricales, le
maintiendra dans le cadre du service de Dieu et le
gardera fidele a I’Esprit de Dieu dans I’Egli‘se.élé
A suivre



Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 13

MEDITATION

L’ANNONCIATION
Abbé Julien Bacont

A I'occasion de I'assemblée générale de I'association UNITE que I’Abbé Julien Bacon a honoré de sa présence
durant de longues années, il ne manquait jamais d’offrir une méditation sur un point de la Révélation. En ce 17
mars de I’an 2000, ce prétre, alors Prieur général de I'Opus Sacerdotale, docteur en Histoire religieuse et ensei-
gnant en théologie morale et pastorale, a choisi I'’Annonciation.

« OREMUS »

Vous connaissez certainement ces magnifiques ta-
bleaux, ces poémes, tout ce qui a été fait a propos de
I’ Annonciation, une scéne d’une beauté grandiose et
simple en méme temps, qui a profondément marqué
le cceur chrétien. Fra Angelico, comme Louis Mer-
cier, et je pense a I’Annunciata, cette église de Flo-
rence qui est si belle et dans laquelle tant de florentins
viennent se recueillir.

«Nous vous en prions Seigneur, répandez votre
grice en nos ames, et puisque le message de ’Ange

nous a fait connaitre PIncarnation de Jésus-Christ Annonciation, Fra Angelico, 1433
Votre Fils, faites que Sa Passion et Sa Croix nous  Gengrosité sans défaillance, mise au service du
conduisent au triomphe de la Résurrection ». Trés-Haut. Nourrie de la Parole de Dieu, comme

C’est la priére de la postcommunion du jour de tous les enfants de son époque, mais atteinte au plus
I’ Annonciation ; et remarquez le lien qu’il y a entre profond d’elle-méme par cette Parole, a cause de
les grands mystéres de notre foi. On ne peut pas sé- cette perméabilité primitive que le péche n’a pas ef-
parer les mystéres de la Foi. Suivons ]’Evang“e fleurée. Immaculée Conception ! « Tota pulchra es
avec notre simple Foi chrétienne. o Maria » chante la Liturgie, « Et macula non est
01" 4 in te » : « Tu es toute belle, 6 Marie, il n’y a pas de
tache en toi ». Au point de départ se place cette pu-
reté totale qui entraine une disponibilité totale. Et Jé-
L’Ange s’est penché et il a dit : « Je vous salue, Sus reprendra : « Bienheureux les cceurs purs, car
pleine de graces ». ils verront Dieu ». Notre disponibilité a la Parole de
Dieu. Je n’insiste pas...
W3

|« JEVOUS SALUE, PLEINE DE GRACE » |

Remarquons 1a I’infinie délicatesse de Dieu qui
respecte les personnes : savoir dire bonjour. .

L’enfant sait dire bonjour ! J’en suis frappé. Je « ECCE ANCILLA »
vais tous les jours chercher mon pain chez mon bou-
langer et une quantité d’enfants me disent bonjour...
Les parents ne le font pas ...et les instituteurs 1’ou-
blient de leur coté.

« Voici la Servante ». VVoici la chose de Dieu. Ma
vie, ¢’est de voir Dieu face a face ; alors, la vie est
contemplation et acte. VVoir Dieu afin de Le projeter
R sur le monde : I’étre et la source de 1’agir... Marie a

A ces mots, Marie fut bouleversée. Comme tous sy s’arréter et se taire. Elle a pu entendre et voir.
les juifs pieux, elle attendait la réalisation de la Pro-  \/oir, non pas de la vue, des yeux, mais du regard.
messe. Elle attendait la venue du Verbe de Dieu, de  Vous savez, le regard, celui de I’homme au premier
la Parole de Dieu. Mais la Parole était déja dans son matin de la Création, avant que son péché ne lui ait
ceeur parce que Marie était tout écoute de la Parole de  ouvert les yeux ; ce regard qui faisait que 1’homme
Dieu. La primitive Eglise ne s’y est pas trompé qui a pouvait converser avec Dieu, dans le jardin de Dieu.
voulu la féte de la Présentation de I’enfant Marie au  Marie, parce qu’elle est immaculée a conservé ce re-
Temple. L offrande d’un cceur d’enfant, qu’aucune gard. Alors, ayant conservé le regard, elle peut voir
ombre ne vient ternir, qu’aucune tache ne vient souil-  |es choses de Dieu. Elle est saisie par la Parole et la
ler et qui, dans un élan spontane, vient se donner. Parole a pu la faconner et la combler. Et la pureté de



14  Les Deux Témoins, n°102 mars 2023

Marie, et la virginité de Marie, devient féconde. Elle
a dit : « je suis la servante », celle qui sert, celle qui
est faite pour servir. Alors, en elle s’accomplit
I’achévement de la Création : la re-Création. Elle de-
vient le premier tabernacle de I’Alliance Nouvelle
que Dieu va sceller avec la Création. Le lieu, comme
le lieu geométrique ou le lieu historique, ou la verti-
calité¢ du temps de Dieu va rencontrer 1’horizontalité
du temps des hommes, pour réaliser la Rédemption.
Chaque fois que je parlais de cela a mes éléves, ils
me disaient : « la Croix ». La Rédemption : la ren-
contre entre la verticalité du temps de Dieu et
I’horizontalité du temps de I’homme, dans le
coeeur de Marie.

Alors I’homme peut se lever, le printemps peut
s’éveiller car, quelle que soit I’heure du jour, quelle
que soit la saison, ¢’est un matin qui s’épanouit et un
printemps qui fleurit puisque c¢’est un monde nouveau
qui commence. Le vieux monde est re-créé. L’Eglise
est concue avec Marie et Jésus. Rappelez-vous la
priere de I’Offertoire, au moment ou le Prétre met la
goutte d’eau dans le calice : « O Dieu, qui d’une fa-
¢on merveilleuse avez créé la nature humaine, et
d’une fagon plus merveilleuse encore I’avez re-
créée, accordez-nous par le mélange de cette eau
et de ce vin, d’avoir part a la divinité de Celui qui a
revétu notre humanité », 1a, a I’ Annonciation.

Mais Dieu respecte la liberté de ses enfants.
Comme au premier matin de la création, Il laisse la
possibilité du choix. Marie pouvait choisir un amour
humain légitime.

08

« COMMENT CELA SE FERA-T-IL,
PUISQUE JE NE CONNAIS POINT D’HOMME ? »

Elle pose la question : « Comment cela se fera-
t-il, puisque je ne connais point d’homme ».

Dans le sens fort, biblique. Eve avait regardé
Adam, mais ils se sont détournés de I’ Arbre de la
Vie. IIs furent éblouis tous deux et leur amour s’est
enfermé dans la chair. Ils ont voulu en étre les seuls
maitres ; ils se sont repliés sur eux-mémes ; ils ont
refusé ce retour d’amour au Créateur ; le coeur s’est
fermé. Il n’y a pas eu d’Offertoire, et par le fait
méme il ne peut pas y avoir de Consécration. Le ma-
tin de la Création est une Messe ratée. lls ont eu le
monde qu’ils avaient choisis alors, mais ce monde
fut enfermé dans I’opacité. Ils ont perdu le regard, ils
ont perdu la transparence du premier matin et ils ont
regu leurs vétements de peau.

Et ce monde s’est acheminé vers la mort et la cor-

ruption du tombeau.
T8

Visitation, Fra Angelico, détail

« FIAT MIHI SECUNDUM VERBUM TUUM »

« Qu’il me soit fait selon votre parole ». Marie a
levé les yeux et elle a dit « Oui ». Un oui sans ré-
serve et sans condition. Un « Oui » qui engage toute
sa vie et la vie du monde. Elle s’est offerte pour ser-
vir le Rédempteur. Le sein de Marie, son sang, sa
chair deviennent les premiers oblats, et les épou-
sailles divino-humaines viennent les consacrer. La
Présence éternelle descend dans notre histoire et le
plus beau poéme d’amour du monde est en train de
s’écrire.
151C:

«ET VERBUM CARO FACTUM EST »

« Etle Verbe S’est fait chair ». La Parole de Dieu
est déja au coeur de Marie. Toute sa vie était priére
parce que nourrie de cette Parole, liée a cette Parole,
tellement liée a la Parole de Dieu que tout naturelle-
ment, tout surnaturellement, la Parole prend chair en
son sein, en dehors des lois des hommes, des regle-
ments des hommes, des concepts humains qui sont
les fruits du péché... Marie est antérieure au péché.
Elle est la petite fille que le péché n’a pas touché.
Aussi I’Amour en elle est tout puissant.

08

«L’ESPRIT SAINT LA COUVRIT DE SON OMBRE »

L’ Amour commun du Pére et du Fils recouvre Marie
et fagonne son cceur. Elle devient le sanctuaire de
I’Esprit Saint qui rend sa virginité féconde et réalise
en elle les épousailles de Dieu avec ’humanité. « O
admirabile commercium » dit Saint Léon, « O
échange admirable », dans lequel le Créateur vient
prendre la nature humaine pour que cette nature hu-
maine soit divinisée. Car on n’en parle pas de cela,
ce grand mystere... Le mystére de la Sainte Trinité,
le mystere de I’Incarnation, le mystére de la Rédemp-
tion... et le mystere de notre Sanctification.

A nous aussi, Dieu nous offre de S’enfanter en nous.
Est-ce que nous sommes nourris de la Parole de
Dieu ou bien nourris des bavardages du monde ?



Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 15

La Théotokos

La Mére de Dieu
(la Vierge et
I'Enfant Jésus)

Basilique Sainte Sophie

Mosaique de |'abside

BOIOEOE

Quand nous avons dit « Oui », a qui s’adresse notre

« Oui » ? A Dieu ou au monde ? La Parole de Dieu
est-elle suffisamment dans nos cceurs pour que notre
vie devienne contemplation et engendre notre agir ?
Ma vie, c’est, pour moi aussi, de voir Dieu face a
face. Mais je dois d’abord, comme Marie, étre aux
écoutes de la Parole de Dieu. Appelé a mon tour par
I’Amour a donner une réponse d’amour, devenir
participant de la Divinité de Celui qui n’a pas dédai-
gné d’étre participant de notre humanité. Le mystére
de notre divinisation prend source au jour de 1’Incar-
nation. L’Eglise, Corps mystique, née dans le sein
de Marie. Fils d’Adam, je dois devenir fils de Marie
pour étre fils de Dieu.

Une meére en effet ne forme pas le chef sans les
membres, ni les membres sans le chef. Le « Oui » de
Marie au jour de I’Annonciation intéresse I’huma-
nité tout enticre. Cela a constitué I’événement le plus
décisif de I’histoire du salut. Donc, dans 1’ Annon-
ciation apparait I’essence de I’apostolat chrétien, la
mission de Dieu et la réponse affirmative de
I’homme a accepter le service. Mon « Fiat », mon

oui inconditionnel, permet-il au Verbe de Dieu de
S’enfanter en moi ? Suis-je, comme Marie, porteur
de la Parole ? Ma présence en ce monde, est-elle
transparence de Dieu ? Pour cela, il me faut retrou-
ver le regard ; et pour retrouver le regard, il faut re-
trouver la pureté, la limpidité, le sourire de 1’en-
fance. « Le monde appartient aux enfants » disait
Bernanos, et tous les saints furent des enfants.
Tous les saints sont ceux qui ont retrouvé 1’esprit
d’enfance ; et si nous suivons Bernanos, nous
voyons, avec sa description de Jeanne, de Thérése
en particulier, et de quantité¢ d’autres, I’enfance qui
fera frémir les vieillards, et qui va faire tomber 1’ar-
rogance du monde. L’enfance, c¢’est Marie dans
toute sa beauté.
T8

« SANCTA DEI GENITRIX »

Mére ! Ce mystére du rosaire m’invite a vous con-
fier toute ma vie d’apdtre, de prophéte, de témoin.
Tous ces appels que votre Fils m’adresse chaque
jour, tous ces ¢élans d’amour pour la construction du
Royaume, vous confient aussi tous les appels qui
couvrent la terre. Tous ceux qui ont été choisis pour
porter la Bonne Nouvelle qui hésitent, qui doutent
ou qui n’entendent pas... Que tous, Prétres ou laics
entendent et répondent. Qu’il sachent dire « oui »
chaque jour au don de soi, et restent dans la Lumiére.
Qu’ils engendrent le Rédempteur et diffusent Sa Lu-
miere... Vous confier, Mere, les peres et les meres
de familles, qu’ils disent « oui » au veritable Amour,
«oui » a I’enfant qui doit naitre, « oui » encore, Si
Dieu le leur demande, pour Son service. Donnez-
nous, Mere, de rayonner, la ou nous sommes et priez
pour nous, maintenant et a ’heure de notre mort.
Amen.¥

(3% Fr oS AR O for oS R

UN LIVRE POUR L’EGLISE DU CHRIST

« UNITE - RETROUVER LE SENS DE DIEU »

Marie-Thérése AVON-SOLETTI

UNITE

Retrouver le sens de Dieu

13 octobre 2021, 411 pages - Bibliographie - Index - Table des matieres

Cet ouvrage, Unité, a pour but d'aider a rebatir I'Eglise sur le Christ. Aux questions
récurrentes qui sont restées sans réponse satisfaisante : chasteté des prétres, place de la
femme dans I'Eglise, unité des chrétiens, cléricalisme, laicisme, "opposition" clergé/fidéles, sont
apportées dans cet ouvrage des réponses fondées sur la Parole de Dieu qui s’intégrent
dans une synthése nécessaire a la compréhension de la situation actuelle.

Livre d'Espérance, Unité rappelle 4 tous les Chrétiens qu'une reconstruction de I'Eglise est
toujours possible par le moyen de I'unité, a la condition que ce soit sur le seul fondement
qui est le Christ comme I'écrit Saint Paul dans sa | épitre aux Corinthiens (3, 11) :

"De fondement, en effet, nul n'en peut poser d'autre

que celui qui s'y trouve, a savoir |ésus-Christ"

UNITE

Commande PAR COURRIER,

COMMANDER a Association UNITE - 38 quartier Marcassu - 20225 Cateri
Avec Prénom, Nom, Adresse du destinataire

Cheéque a I'ordre de : UNITE,

Prix : 20 € Fraisde port:5€ |

Quantité :.......... ‘ Total : ................




16 LesDeux Témoins, n°102 mars 2023

CONNAISSANCE DE L'ART

JESUS GUERIT LE PARALYTIQUE A
LA PISCINE DE BETHESDA (IN SAINT JEAN 5: 1-9)

Jean Restout
(1692-1768),
| Arras, Musée
7 des beaux-arts

Joseph Marie Vien
(1716-1809)
Marseille Musée
des Beaux-arts

L'ange est présent

Dialogue entre le Christ et le paralytique
au milieu de la foule des infirmes

Q,,,,P » 44 "_Iik:(‘,

4 = b Murillo, 1670
Ferrad Fenzoni (1562-1645) Le Christ au centre dialogue
Le Christ au centre est perdu avec le paralytique devant les apdtres
parmi la foule des infirmes

&Basilique du Veeu National consacrée au Sacré-Coeur, Quito, équateur, vitrail

I I -
| ™ 7
S e A —M‘-‘—l

WS == = S Y
Dialogue entre le Christ et le paralytique devant d'autres infirmes

— =

Ca'rhéd;'ale St Maclou - Pofoise 95 ‘ Pieter van Lint, 1640
Le paralytique explique son probléme au Christ Le miracle accompli, I'homme prend son grabat et se léve
« SOMMAIRE »
page 1 - Révélation : « Je suis doux et humble de cceur »
page 2 - Spiritualité : « Jésus Sauveur », Abbé Robert Largier
page 7 - Morceaux choisis : « Unité, Le Sacerdoce du Christ dans I'Eglise (3) », Marie-Thérése Avon-Soletti
page13 - Méditation : « L’Annonciation », Abbé Julien Bacon
page15 - Lu,vu, entendu : « Un livre pour I’Eglise du Christ : Unité — Retrouver le sens de Dieu »
page16 - Connaissance de I'Art : « La guérison du paralytique a la piscine de Bethesda »

Directeur de publication : Marie-Thérése AVON-SOLETTI - Prix de revient de ce bulletin : 5 euros
OO~




