
L E S  D E U X  T É M O I N S  
 

B U L L E T I N  T R I M E S T R I E L  D E  L I A I S O N  E T  D ’ I N F O R M A T I O N  

A S S O C I A T I O N  U N I T É  -  F O N D A T E U R  A B B É  R O B E R T  L A R G I E R  

3 8 ,  Q U A R T I E R  M A R C A S S O  -  2 0 2 2 5  C A T E R I  -  T é l .  :  0 4  9 5  6 1  7 5  2 5  -  C o u r r i e l  :  unite@wanadoo.fr 

N ° 1 0 2  –  M A R S  2 0 2 3         I S S N  1 6 2 3 - 2 1 3 5  

 
 

 Les Trois Cœurs, celui de Jésus transpercé par le coup de lance en rouge, celui de Marie en bleu et celui de Joseph en blanc, sont enchâssés  les uns dans les 

autres pour représenter l’unité d’amour de la Sainte Famille : Jésus, le Sacerdoce - Marie, la Maternité divine - Joseph, le protecteur du Sacerdoce 
et de la Maternité (in Saint Matthieu 1, 18-25 et 2, 13-23). 

 Les Trois Cœurs sont dans un cadre carré qui symbolise l’Église sainte telle que Saint Jean la voit dans l’Apocalypse (21, 2, 10,16) :  la Sainte Famille   modèle 

de l’Église. 
 Les Trois Cœurs sont inscrits sur fond jaune, la couleur de la Papauté, car l’Église du Christ repose sur Pierre - rocher, guide et pasteur -  selon la volonté 

exprimée par Jésus-Christ (in Saint Matthieu 16, 18, in Saint Luc 22, 32 et in Saint Jean 21, 15-17). 
 Les Trois Cœurs sont surmontés de la croix au pied de laquelle sont réunis les deux Témoins  : la Sainte Vierge Marie et Saint Jean l’apôtre, la Femme 

qui est la Maternité divine et le Prêtre revêtu du Sacerdoce du Christ, tous deux tournés vers le Christ, tous deux unis par le Christ, tous deux envoyés 
en mission par le Christ (in Saint Jean 19, 25-27 et Apocalypse 11, 3-12).  

Ainsi se réalise l’unité de l’esprit dans la diversité des talents.  
 

Ce bulletin est tout entier au service de la construction de l’Église comme le demande Saint Paul dans son Épître aux Éphésiens (4, 12-15) :  « orga-
nisant ainsi les saints pour l’œuvre du ministère,  EN VUE DE LA CONSTRUCTION DU CORPS DU CHRIST, au terme de laquelle nous devons parvenir, 
tous ensemble, à ne faire plus qu’un dans la foi et la connaissance du Fils de Dieu, et à  constituer cet Homme parfait, dans la force de l’âge, qui 

réalise la plénitude du Christ. Ainsi nous ne serons plus des enfants, nous ne nous laisserons plus ballotter et emporter à tout vent de la doctrine, 
au gré de l’imposture des hommes et de leur astuce à fourvoyer dans l’erreur. Mais, VIVANT SELON LA VÉRITÉ ET DANS LA CHARITÉ, nous grandi-

rons de toutes manières vers Celui qui est la Tête, le Christ  ». 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

« Venez à Moi,  

vous tous qui peinez 

et ployez sous le 

fardeau, et Moi  

Je vous soulagerai »  

« Oui, Mon joug est aisé et Mon fardeau léger  » 

« Je suis doux et humble de cœur  » 

« Chargez-vous 

de Mon joug et 

mettez-vous 

à Mon école… 

vous trouverez 

soulagement 

pour vos âmes » 

Christ Pantocrator, 

San Tumasgiu 

di Pastureccia, 

Haute Corse, 

Abside 

In Saint Matthieu, ch. 11 

v. 28-29-30 

 
Sacré-Cœur  

Agneau de Dieu 

 
Bon Pasteur 

 
Résurrection 

mailto:unite@wanadoo.fr


2   Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 

 

S P I R I T U A L I T É  
 

J ÉSU S SAUVEU R  
 

A b b é  R o b e r t  L a r g i e r †  
 

Nous entamons une nouvelle étude de l’Abbé Robert Largier tirée d’une réunion de foi de décembre 1967. Tous 
les ans, l’Abbé Largier travaillait sur un thème et, chaque mois, entre octobre et juin, il donnait une conférence 
spirituelle qu’il appelait « réunion de foi ». Le sujet portait ce jour-là sur les manipulations tendant à dénaturer le 
message du Christ. Il insistait sur le rappel de la réalité et du contenu de la mission du Christ afin que les chré-
tiens sortent du piège d’une dénaturation omniprésente et retrouvent la substance même de leur foi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

IL PEUT Y AVOIR BEAUCOUP DE FAÇONS  
DE COMPRENDRE LE CHRIST 

 

On peut raisonner à perte de vue sur le rôle que 

peut jouer dans le déroulement de la création cet être 

qui est à la fois Dieu et à la fois homme et que nous 

appelons le Christ. 
 

On peut même concevoir plusieurs réalisations 

possibles du rôle du Christ. Les philosophes et les sa-

vants peuvent nous fabriquer des christs tous plus 

prodigieux les uns que les autres. Nous sommes dans 

une période d’intense activité dans ce domaine. On 

« repense » le Christ, comme on dit. On réinvente de 

nouvelles conceptions du salut. 
 

Il y a le « Christ cosmique » qui n’est autre que le 

mythe du monde en progrès, il y a le Christ venu se 

faire homme pour que l’homme devienne le centre 

même du monde, un Christ venu en quelque sorte 

réaliser le suicide de Dieu. Pour que l’on croit doré-

navant à l’homme, un Christ venu pour nous signi-

fier que Dieu a abdiqué en faveur de l’homme et que 

dorénavant, croire en Dieu signifiera croire en 

l’homme. 
 

Mais, ce Christ auquel nous croyons nous, nous a 

déjà prévenu de ces phénomènes : « Si quelqu’un 
vous dit : Voici le Christ, il est ici, il est là ; ne le 
croyez pas. Il surgira de faux Christ et de faux pro-
phètes ils apporteront comme preuves des signes 
et des prodiges de façon à égarer, s’il était pos-

sible, même les élus » (in Saint Matthieu 24, 23-24). 
 

Nous, nous ne croyons qu’à un Christ. Nous 

n’avons qu’une conception du Christ, nous ne sa-

vons rien d’autre du Christ que ce que nous a appris 

celui qui est le seul Christ : Jésus de Nazareth. Et 

c’est Lui seul que nous voulons regarder et écouter 

pour savoir ce que nous devons croire. 
 

Le Christ n’est pas une invention des hommes ; 

ce ne sont pas les hommes - fussent-ils savants, 

théologiens, prêtres ou princes des prêtres - qui fa-

briquent une conception du Christ. 
 

Si le Christ n’était qu’un homme, nous pourrions 

discuter à perte de vue sur Sa mission, sur Son in-

sertion dans la vue du monde, sur Son rôle, sur ce 

qu’en pensent les catholiques, les protestants, les 

athées, les juifs, les musulmans, ou l’homme de la 

rue. On fait cela pour un personnage historique, une 

vedette, un homme politique, un assassin. 
 

Mais, on ne peut pas le faire pour le Christ car le 

Christ, tout réellement homme qu’Il est, Il est 

Dieu... et du même coup, il n’est plus objet de dis-

cussion, mais de foi. Devant un problème humain, 

on peut constituer une table ronde, et dégager une 

opinion qui est le plus petit dénominateur commun 

entre des gens dont les points de vue sont différents. 

Mais, cela relève de l’arithmétique, de la statistique, 

mais pas forcément de la vérité. 
 

 
Le Christ Sauveur du monde, Christ Salvator Mundi  

Antonello da Messina, XVème siècle 



Les Deux Témoins, n°102 mars 2023    3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Devant le Christ qui est Dieu, la seule attitude vraie 

est l’adoration, c’est à dire, non pas l’abdication es-

clave de notre personnalité, mais l’adhésion de foi de 

notre personne à ce que nous dit et ce que nous révèle 

le Christ. 
 

 

LE NOM DU CHRIST EXPRIME SA MISSION 
 

Ce soir, bien sûr, nous n’allons pas tout dire 

puisque le Christ est le centre de notre foi, mais, du 

moins, jetons un premier regard sur ce qui nous est 

présenté par Dieu comme Christ, sur le Christ que 

Dieu nous révèle. 
 

Dieu prend la peine d’abord de Lui donner un nom, 

et, quand on sait l’importance du nom dans l’Ancien 

Testament, le nom qui est la définition même de l’être 

et de la fonction, on peut faire très attention au nom 

que Dieu va donner à Son Christ, à Son envoyé, à Son 

consacré, à Son chargé de mission auprès de nous :  
 

« Voici que tu concevras et que tu enfanteras un 

fils » dit l’ange à Marie, « et tu l’appelleras du nom 

de Jésus » (in Saint Luc, 1, 31) ;  
 

ou à Joseph : « Ne crains pas de prendre chez toi 
Marie, car ce qui est conçu en elle est l’ouvrage de 
l’Esprit-Saint. Elle enfantera un fils, tu lui donneras 
LE NOM DE JÉSUS CAR IL SAUVERA SON PEUPLE DE 

SES PÉCHÉS » (in Saint Matthieu 1, 20-21). 
 

Nous savons qu’en hébreu, Jésus, Ieschoua, veut 

dire Sauveur. C’est d’ailleurs encore ce qu’indiquent 

les anges aux bergers :  
 

« Il vous arrive une grande joie, il vous est né  

aujourd’hui UN SAUVEUR » (in Saint Luc 2, 10-11) 
 

Et au bout de huit jours, quand il fallut circoncire 

l’enfant, on lui donna le nom de JÉSUS, indiqué par 

l’ange avant qu’Il eut été conçu dans le sein de sa 

mère. Nom qui explique le cri de joie de Syméon pour 

saluer le petit enfant présenté au temple : 
 

« Maintenant, laissez aller en paix votre servi-

teur, car mes yeux ont vu notre salut » (in Saint Luc 

2, 29). 
 

Zacharie bénit le Dieu d’Israël parce qu’Il est venu 

parmi nous et qu’Il a opéré la délivrance de son peuple 

et, parlant de la mission de son fils Jean-Baptiste, il dé-

clare, inspiré au moment où il retrouve la parole, que 

son enfant est Prophète pour donner au peuple de Dieu 
« LA CONNAISSANCE DU SALUT, PAR LA RÉMISSION 

DES PÉCHÉS », et que « c’est cela l’œuvre de la misé-

ricordieuse tendresse de notre Dieu ». 
 

« Et toi, petit enfant, tu seras appelé prophète du 
Très Haut ; car tu précéderas le Seigneur pour Lui 

 
La Présentation de Jésus au Temple, avec Siméon et Anne 

Giotto di Bondone, 1305, chapelle Scrovegni 

préparer les voies, pour donner à Son peuple la 
connaissance du Salut par la rémission des pé-
chés ; œuvre de la miséricordieuse tendresse de 

notre Dieu » (in Saint Luc 1,76-78). 
 

Cette caractéristique essentielle du Christ Sau-

veur tel que Dieu nous la donne en Jésus qui porte 

dans Son nom même l’annonce de Sa mission, 

cette caractéristique est généralement absente de 

tous les christs fabriqués par les philosophes et les 

savants, de tous les temps en général et du nôtre 

en particulier. 
 

Et, pour que cette caractéristique de Sauveur 

ne soit plus le signe du Christ dans leurs construc-

tions artificielles, ces savants éliminent la raison 

même de cette mission de Salut, c’est à dire, le 

péché. C’est la raison pour laquelle ces savants ne 

nous prêchent jamais la foi au péché originel et, 

dans leur conception du Christ, ils ignorent que 

les hommes ont besoin d’un salut. Ils transfor-

ment l’amour de Dieu, qui veut sauver les 

hommes du péché originel et de leurs péchés, en 

un amour qui consisterait en quelque sorte pour 

Dieu à mettre l’homme à Sa place, comme si 

l’homme n’était pas pécheur, comme si tous les 

actes, toutes les pensées, toutes les tentations, 

tous les désirs de l’homme n’étaient que valeur, 

vertu, bien, perfection, en somme, un homme qui 

est devenu un Dieu. 
 

Mais, laissons ces élucubrations, encore que si 

j’y fais allusion, c’est parce qu’elles existent, 

qu’elles nous sont proposées, que nous en 

sommes nourris, même à notre insu et qu’il faut 



4   Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

donc être lucide devant cette déviation radicale de 

notre foi, en être informé, pour pouvoir y échapper 

afin d’adhérer au seul Christ, Jésus. 
 

Nous y revenons. Écoutons Jésus expliquer Lui-

même Sa mission à Nicodème : d’abord, une invita-

tion à croire au témoignage qu’Il donne : 
 

« Nous parlons de ce que Nous savons, Nous 
attestons ce que Nous avons vu, et malgré cela 

vous n’acceptez pas Notre témoignage » (in Saint 

Jean 3, 11) 
 

Souvent Jésus revient sur cette idée qu’Il est le té-

moin de Dieu et que la foi, c’est accepter Son témoi-

gnage. 
 

« Nul n’a jamais vu Dieu. Le Fils Unique, qui 

est dans le sein du Père, Lui, L’a fait connaître » (in 

Saint Jean 1, 18) 
 

Jésus continue avec Nicodème : 
 

« Nul n’est monté au ciel hormis Celui qui est 
descendu du Ciel, le Fils de l’Homme qui est au 

Ciel » (in Saint Jean 3, 13) 
 

 

LA MISSION DU CHRIST EST DE SAUVER 
 

Après cette invitation à croire à Sa mission, Jésus 

explique ce qu’il faut croire de Sa mission : 
 

« Comme Moïse éleva le serpent au désert, ainsi 
faut-il que soit élevé le Fils de l’Homme afin que 

tout homme qui croit ait par Lui la vie éternelle ». 

(in Saint Jean 3, 14-15) 
 

Jésus présente Sa mission comme une marche vers 

la crucifixion et c’est par cette croix que nous est don-

née la vie éternelle.  
 

Et ce n’est pas uniquement à Nicodème que Jésus 

allègue le caractère rédempteur de Sa mission. Au 

cours d’une de Ses multiples discutions avec les Juifs 

sur l’objet de Sa mission, Jésus affirme : 
 

« Quand vous aurez élevé le Fils de l’HOMME, 

alors, vous saurez que JE SUIS » (in Saint Jean 8,28). 

Or, Je Suis est le nom que Dieu S’est donné. Autre-

ment dit, c’est par la croix que vous reconnaîtrez le 

caractère divin de Ma personne et de Ma mission. 
 

On comprend Saint Paul qui écrit aux Galates : 
 

« Pour nous nous mettons notre fierté dans la 

croix de Notre Seigneur Jésus-Christ » (6,14) 
 

Et dans 2ème épître à Timothée (1, 9) » 
 

« C’est Lui qui nous a sauvés et nous a appelés 
à mener une vie sainte » 

 

Saint Paul le proclame : c’est Lui notre salut, 

notre vie, notre résurrection. C’est Par Lui que nous 

avons été sauvés et délivrés.  
 

Ou encore aux Corinthiens, l’apôtre affirme qu’il 

ne veut pas recourir à des artifices de langage qui 

aboutiraient à réduire à rien la croix du Christ, 

preuve que le problème se posait déjà d’édulcorer 

l’authentique religion sous le prétexte illusoire de la 

faire mieux accepter ou comprendre. 
 

« Le langage de la croix n’est une folie que 

pour ceux qui se perdent » continue Saint Paul 
« mais, pour ceux qui se sauvent, pour nous, il est 

puissance de Dieu ». (1 Corinthiens 1, 18) 
 

« Aussi, je n’ai rien voulu savoir parmi vous, si-

non Jésus-Christ et Jésus-Christ crucifié » (2, 2) 
 

C’est tout le début de la première épître aux  

Corinthiens qu’il faudrait relire . 
 

Revenons à Nicodème. Jésus insiste encore sur le 

caractère sauveur de sa mission : 
 

« Oui, Dieu a tant aimé le monde qu’Il a donné 
Son Fils unique Pour que tout le monde qui croit 
en Lui NE PÉRISSE PAS mais ait la vie éternelle 

Car Dieu n’a pas envoyé Son Fils dans le 
monde pour condamner le monde 

Mais pour que le monde soit sauvé par Lui. 
Qui croit en Lui n’est pas condamné.  
Qui ne croit pas est déjà condamné parce qu’il 

n’a pas cru AU NOM du Fils unique de Dieu » (in 

Saint Jean 3, 16-18). 
 

Ce n’est pas Dieu qui désire condamner, Il ne dé-

sire que sauver. Il nous offre le seul Sauveur pos-

sible, Jésus. C’est donc notre accueil ou notre refus 

de Jésus qui détermine notre salut ou notre condam-

nation. La condamnation c’est de ne pas accepter 

 
Jésus enseigne à Nicodème  

Crijn Hendricksz Volmarijn (1601-1645) Rotterdam 



Les Deux Témoins, n°102 mars 2023    5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Jésus comme Sauveur, de Le refuser ou d’en faire 

autre chose. La condamnation c’est de ne pas croire 

au NOM du Fils Unique de Dieu, et ce Nom, c’est 

JÉSUS, c’est à dire SAUVEUR. 
 

Et Jésus continue :  
 

« Le jugement le voici : la lumière est venue 
dans le monde et les hommes ont mieux aimé les 

ténèbres que la lumière » (in Saint Jean 3, 19) 
 

Cette phrase vient en écho de ces mêmes paroles 

de Jésus au début de Son Évangile : 
 

« Le Verbe est la lumière véritable 
qui éclaire tout homme 
Il vient dans le monde, 
Il est dans le monde 
et le monde existe par Lui 
et le monde ne Le reconnaît pas 
Il vient chez Lui 
et les Siens ne Le reçoivent pas »  

(In Saint Jean 1, 9-11). 
 

IL n’y a qu’une façon de recevoir le Christ, c’est 

de Le recevoir tel qu’Il est venu, c’est à dire comme 

Sauveur, et on comprend alors pourquoi Jésus a dit : 
 

« Ce ne sont pas les bien portants qui ont besoin 
de médecins, mais les malades  

Je ne suis pas venu pour les justes, mais pour les 

pêcheurs » (in Saint Marc 2, 17) 
 

Le juste, le bien portant, ou encore celui que Jésus 

appelle « le riche », c’est celui qui se suffit à lui-

même ; il n’a pas besoin d’un Sauveur, parce qu’il 

vit dans l’illusion hélas. Mais le réaliste, celui qui est 

dans la vérité, comme le publicain à la porte du 

Temple, celui qui est juste, qui se présente devant 

Dieu exactement comme il faut, c’est celui qui se re-

connaît malade, pêcheur : 
 

« Seigneur, aie pitié du pécheur que je suis », 

le publicain (in Saint Luc 18, 13) 
 

« Seigneur, je ne suis pas digne... », le centurion 

(in Saint Matthieu 8, 8) 
 

« Voici l’Agneau de Dieu qui enlève les pé-

chés... », Saint Jean Baptiste (in Saint Jean 1, 29) 
 

« Priez pour nous, pauvres pêcheurs... » 

(Prière, Je vous salue Marie) 
 

Vous repérez maintenant la tendance qui cherche 

à éliminer de notre religion toute les attitudes où l’on 

exprime sa conviction qu’on est pécheur : l’attitude 

à genoux ou la génuflexion rendue impossible, mo-

quée, voire interdite, le sacrement de pénitence reçu 

personnellement, le mot de miséricorde quasiment 

disparu des traductions, remplacé systématiquement 

par ce mot « amour ». C’est vrai que Dieu est 

Amour, mais cet amour, Il ne le témoigne à l’égard 

de pécheurs que dans un pardon, une « miséri-

corde » ; alors, rejet de ce mot « miséricorde » qui 

rappelle trop notre qualité de pêcheur. 
 

Beaucoup d’écrits, de sermons tendent à substi-

tuer à la notion du péché originel et de nos péchés 

personnels, l’idée que le péché n’est qu’un inachè-

vement de la création, un manque de progrès et que 

le mal que nous croyons, nous, être une conséquence 

du péché originel et de nos péchés personnels, va  

se résorber grâce à un progrès social, culturel,  

scientifique, etc. 
 

En somme, le mal des hommes est de ne pas être 

encore assez avancé dans la science et la connais-

sance du monde, mais, avec le progrès, disparaîtra le 

mal. Donc, inutile de faire aux hommes le reproche 

de pécher, pas plus qu’on ne fait à un enfant le re-

proche de n’être pas encore adulte. L’évolution du 

monde perfectionnera tout ce qui est encore impar-

fait. Cette utopie est universellement répandue au 

point que cela passe pour une attitude arriérée que 

de refuser de voir dans tout changement l’expression 

obligatoire d’un mieux. Comme si, inéluctablement, 

il suffirait de marcher pour progresser dans le vrai et 

dans le bien. 
  

Le Pharisien et le Publicain,  

James Tissot 1836-1902, 1886-1894 



6   Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Parce qu’on peut marcher en se trompant de 

route. On peut procéder à un changement, à une nou-

veauté en commettant une erreur. Bref, il peut exis-

ter du mal, du mensonge, de l’erreur, aussi bien dans 

ce qui est neuf que dans ce qui est ancien. 
 

Ne me faites surtout pas dire que toute nouveauté 

est un mal et que toute tradition est parfaite. Mais 

j’affirme que la nouveauté ou la tradition doivent 

être jugées à la lumière de la vérité, et la vérité, c’est 

Jésus-Christ ! 
 

Dans ce qui nous intéresse ce soir, c’est que Jésus 

est venu pour nous sauver : Il est Sauveur pour nous 

délivrer de nos péchés. Toute tendance, expression, 

façon de faire ou de dire, ancienne ou nouvelle, sont 

bonnes si elles sont porteuses de cette vérité que Jé-

sus est Sauveur. Si non, elles sont mauvaises, un 

point c’est tout. Si nous avons une autre foi, c’est 

que nous appartenons à la religion d’un autre Christ 

que le Christ Jésus. 
 

Par exemple, croire en l’homme ou vouloir servir 

l’homme en laissant de côté, en lui cachant qu’il est 

un pécheur qui a besoin d’un Sauveur, c’est porter 

atteinte à la foi en ne révélant plus la mission carac-

téristique et propre de Jésus qui est le Sauveur des 

hommes à cause de leurs péchés. C’est répandre sans 

le dire, une nouvelle conception du Christ qui ne se-

rait pas d’abord et avant tout Jésus, c’est à dire Sau-

veur pour les pêcheurs que nous sommes. 
 

« Le Fils de l’homme est venu chercher et sau-

ver ce qui était perdu » dit Jésus à Zachée (in Saint 

Luc 19, 10).  
 

Vous avez dans la mémoire le récit de la guérison 

du paralytique. Comme il y a foule, on le descend 

par le toit, juste devant Jésus. Première parole de Jé-

sus à cet infirme qui vient chercher sa guérison : 

« tes péchés sont remis » (in Saint Marc 2, 5).  
 

Remous dans l’assistance ; cet homme ne vient pas 

pour ça, il vient pour sa guérison ; et puis, c’est un blas-

phème, car Dieu seul peut pardonner les péchés. 
 

Mais Jésus lie les deux actes : il n’est pas plus 

possible à un homme de guérir que de pardonner les 

péchés. Alors, pour qu’on sache bien qu’il est Lui, 

Dieu, qui s’est fait un fils d’homme pour nous par-

donner nos péchés « pour que vous sachiez » dit Jé-

sus, « que le Fils de l’homme a le pouvoir sur la 

terre de remettre les péchés », s’adressant au para-

lytique, Il lui dit : 
 

 
Le Paralytique descendu du toit, 1886-1896 

James Tissot 1836-1902, Brooklyn Museum  

« Je te l’ordonne, lève-toi, prends ton grabat et 

va-t’en chez toi » (10-11). 
 

Le même rétablissement de la vérité est opéré 

après la multiplication des pains. Les gens ont couru 

après Jésus à cause de la nourriture. Jésus leur dit : 
« Le pain que Je donnerai, c’est Ma chair livrée 

pour la vie du monde » (in Saint Jean 6, 51). 
 

« Ceci est Mon corps, livré pour vous »  

«  Ceci est Mon sang, répandu pour vous » (in 

Saint Luc 22, 19-20) 
 

« Le Fils de l’homme est venu donner Sa vie en 

rançon pour une multitude » (in Saint Matthieu 20, 

28). 
 

Et la mission est comprise par les plus humbles : 

« C’est vraiment Lui le Sauveur du monde » assu-

rent les Samaritains après le passage de Jésus (in 

Saint Jean 4, 42). 
 

Nous n’avons ce soir dit qu’un seul mot du Christ, 

du nôtre, Celui auquel nous croyons, Jésus de Naza-

reth, Dieu fait homme : c’est qu’il est Sauveur. 

«  T O U T  E S T  G R Â C E  »  

 



Les Deux Témoins, n°102 mars 2023    7 

 

M O R C E A U X  C H O I S I S  
 

U N I T É  ( 1 1 )  

PARMI LES DEUX TÉMOINS DANS L’ÉGLISE  :   

LE SACERDOCE DU CHRIST DANS L’ÉGLISE (3)  
 

M a r i e - T h é r è s e  A v o n - S o l e t t i  
 

Nous continuons l’étude du Sacerdoce dans l’Église à partir de passages du livre Unité. Dans les Bulletins 
précédents, a été examinée la tentation des membres du clergé - « Qui est le plus grand » - dans ses deux mani-
festations principales qui détournent du Christ : la tentation du conciliarisme (opposition entre le Pape et les 
évêques) et la tentation de la primauté donnée à la hiérarchie sur le sacerdoce. Dans ce Bulletin, sera proposé le 
remède, fondé sur la Révélation et la Doctrine de l’Église, qui permettra aux hommes revêtus du Sacerdoce du Christ 
de redécouvrir le souci d’être le Christ dans l’Église et de transmettre le Christ à l’Église. 

 
 

LES CONDITIONS DE LA RECONSTRUCTION DU SACERDOCE DANS L’ÉGLISE  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
 

Certes, l’Église divine est incarnée. Elle a besoin 

d’une organisation humaine et d’une discipline. 

Mais, la puissance du Sacerdoce ne gêne en rien le 

gouvernement de l’Église qui est bon et nécessaire 

comme est bon et nécessaire le pouvoir dans toute 

société organisée. Le Christ a dit : « Le sabbat a été 
fait pour l’homme, et non l’homme pour le sab-

bat » (in Saint Marc 2: 27), afin de montrer la pri-

mauté de la dignité de l’homme créé à l’image de 

Dieu sur les institutions, même divines, lorsqu’elles 

sont détournées de leur vrai sens par les hommes pé-

cheurs. Eh bien, de même, la hiérarchie a été faite 

pour l’Église et non l’Église pour la hiérarchie. La 

primauté de Dieu l’emporte sur les rouages néces-

saires à la bonne marche de Son Église, ces rouages 

qui sont et doivent rester au service de la Vie divine 

et du Salut des hommes. 

La primauté de Dieu sur les institutions vient 

en premier. Le problème sera résolu en remplaçant 

la confusion qui règne entre les deux domaines, 

spirituel et temporel, par leur distinction, puis  

en substituant la primauté donnée à la fonction 

structurelle (et donc à l’humain) par la primauté 

du spirituel sur le temporel. 
 

Dans l’ordre temporel, parce que l’Église est 

incarnée et vit dans le monde, il existe une hiérar-

chie pour la structure de l’Église. Cette hiérarchie 

part du Pape institué par Jésus-Christ. Ensuite, se-

lon le développement de l’Église, se sont créés des 

diocèses et des paroisses à la tête desquels une 

autorité a été instituée pour que les divers éléments 

de l’Église soient reliés comme dans un corps hu-

main. Ces éléments structurels nés des circons-

tances apportent son dynamisme à l’Église par 

leur dimension organique. Ils sont intégrés dans 

une hiérarchie nécessaire et bienfaisante qui part 

du Pape et s’étend aux évêques dans les diocèses, 

aux Abbés dans les monastères, et à toutes les 

autorités dans la structure de l’Église selon le  

modèle de l’unité de commandement donné par le 

Christ dans l’Évangile : une personne, à la  

fois visible et responsable, à la tête de chaque  

circonscription.  

L'Entrée à 

Jérusalem 

 (détail) 

Duccio di 

Buoninsegna 
 

Zachée 

dans l’arbre 

SURMONTER LA CONFUSION  
ENTRE SPIRITUEL ET TEMPOREL 

 

En réalité, tout vient d’une confusion entre le  

spirituel et le temporel. La surmonter consiste à  

rétablir la primauté de Dieu sur les institutions et la 

primauté de la sainteté sur les compromissions. 
 

 



8   Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
Jésus Pantocrator, Basilique Sainte Sophie, 

Mosaïque de la Déisis XIII 

confusion s’accroît entre le Sacerdoce et le pouvoir, 

comme le confirme l’ambition toujours plus affichée 

d’une « sacramentalité des évêques », par exemple, 

et plus le pouvoir - terrestre, visible et propre à la 

réalisation de toutes les ambitions humaines et ma-

térielles - s’étend aux dépens du Sacerdoce. Quand 

sont en compétition la puissance et l’amour, les 

biens temporels visibles et immédiats et les biens 

spirituels invisibles et éternels, c’est la puissance vi-

sible, celle qui donne les honneurs, qui l’emporte 

dans l’esprit de la majorité des hommes. 
 

La reconstruction de l’Église passe donc, en pre-

mier par la plénitude du Sacerdoce donnée et recon-

nue au prêtre, ensuite par la distinction du spirituel 

et du temporel : la montée dans la hiérarchie n’im-

pliquant aucune différence dans la plénitude du Sa-

cerdoce donnée une fois pour toute, enfin par la pri-

mauté du Sacerdoce sur le gouvernement, du spiri-

tuel sur le temporel, à l’exemple de ce que décrit 

Saint Paul dans sa liste des fonctions à l’intérieur de 

l’Église où le gouvernement ne se situe qu’à la sep-

tième place (1 Corinthiens 12: 27-28). Retrouver le 

sens du vrai, remonter au niveau de Dieu et accueil-

lir en plénitude l’Amour de Dieu : voilà les trois 

conditions nécessaires à la reconstruction du Sacer-

doce dans l’Église. 
 

Ces trois conditions réunies pourront donner 

naissance à deux premières réformes dont l’accom-

plissement dépendra de la volonté de regarder et de 

suivre le Christ. 
 

 

Première réforme : 
Abandon de la collégialité pour une 
unité de commandement 
 

En premier, il est vital de retrouver une structure 

fondée sur la Parole du Christ dans l’Évangile et 

d’abandonner la collégialité, qui n’apparaît que dans 

les périodes de crise de l’Église, pour retrouver 

l’unité de commandement qui empêche le secret des 

décisions prises en petit comité et rend le chef res-

ponsable devant tous. 
 

 

Deuxième réforme : 
Abandon du pouvoir absolu pour un 
pouvoir limité, à tous les niveaux 
 

De façon aussi vitale, il est nécessaire que l’auto-

rité, quelle qu’elle soit, abandonne tout pouvoir ab-

solu. D’une part, l’arbitraire doit être combattu 

comme contraire à l’esprit du Christ qui doit seul ré-

gner dans l’Église. La consultation doit toujours pré-

céder la prise de décision et la défense doit toujours 

être respectée. D’autre part, l’étendue du pouvoir 

Le gouvernement et la hiérarchie sont la colonne 

vertébrale de l’Église. C’est indispensable une co-

lonne vertébrale pour qu’un corps tienne debout et se 

meuve librement. Mais, c’est néanmoins secondaire 

par rapport à l’âme qui habite ce corps. 
 

Dans l’ordre divin, parce que l’Église est divine, il 

existe un seul prêtre, Jésus-Christ, qui revêt de Son 

Sacerdoce Ses apôtres le soir du Jeudi Saint. Et ceux-

ci, après la Pentecôte, transmettent ce Sacerdoce issu 

du seul Christ Jésus aux hommes qui deviennent 

prêtres et qui, à leur tour, transmettent cette mission 

divine à d’autres hommes. Le Sacerdoce du Christ 

(comme la Maternité surnaturelle étudiée plus tard) 

existe pour la Vie divine de l’Église. Ce Sacerdoce 

étant spirituel, il ne saurait dépendre d’une hiérarchie 

structurelle. Le Sacerdoce vient en premier et revêt 

tous les prêtres quelles que soient leurs fonctions 

dans l’Église, gouvernementale, enseignante, pasto-

rale... Car la Révélation de Dieu et la Doctrine de 

l’Église sont claires en ce qui concerne les domaines 

spirituel et temporel : l’unité du spirituel et du tem-

porel s’accompagne toujours de la primauté du spiri-

tuel sur le temporel. 
 

L’erreur a consisté à faire dépendre la puissance 

du Sacerdoce de la place dans une hiérarchie. Or, la 

puissance du Sacerdoce dépend de la volonté du Père 

et non de la volonté des hommes. 
 

 

La primauté de la sainteté sur les compromissions 

se révèle tout aussi nécessaire. Pour reconstruire 

l’Église, le Sacerdoce doit donc retrouver sa place 

première et sa puissance de Vie. Car, plus la 



Les Deux Témoins, n°102 mars 2023    9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

des autorités doit revenir à de justes proportions et 

connaître des limites pour favoriser la croissance de 

la Vie divine dans l’Église.  
 

Pour avancer un exemple parmi d’autres, la sta-

bilité des prêtres dans les paroisses issue du Concile 

de Trente opposait un frein au pouvoir de l’évêque 

qui ne pouvait ainsi « muter » un prêtre selon son 

bon plaisir. Cet obstacle au pouvoir absolu des 

autorités a disparu pour le plus grand malheur des 

prêtres et des fidèles. Car il est impossible à un 

prêtre de produire des fruits dans une paroisse sans 

s’enraciner d’abord. Et cela demande du temps. 

Comment construire quand, d’un trait de plume, 

l’autorité peut renvoyer le prêtre ailleurs comme un 

pion, dans une autre paroisse où il devra de nouveau 

se faire accepter avant d’être encore expédié plus 

loin, voire dans un bureau. Et le problème se pré-

sente avec la même acuité pour les moines et les 

moniales. Il ne faut pas s’étonner que certains 

prêtres présentent des troubles graves, car tout être 

humain a besoin d’une famille. La famille du prêtre 

c’est la communauté paroissiale. La famille du 

moine ou de la moniale, c’est son couvent.  
 

Il n’est pas normal que des prêtres, que des moines, 

vivent dans la peur parce que l’évêque du diocèse, ou 

l’autorité de la Fraternité ou le supérieur de la congré-

gation ont tout pouvoir sur eux - car encore une fois 

tout le monde est atteint par cet absolutisme sans pitié 

qui se cache sous des prétextes divers. Il n’est pas nor-

mal que certains évêques, que certains supérieurs sé-

culiers ou réguliers, ne demeurent que le temps de 

monter dans la hiérarchie pour faire carrière ou de dé-

faire systématiquement le travail d’initiatives béné-

fiques, puis s’en aillent après avoir semé la désolation 

dans la circonscription dont ils avaient la charge, en 

toute impunité.  
 

Ayant vécu dans différentes régions, je peux té-

moigner de la souffrance des prêtres, de la colère et 

de la souffrance des fidèles qui finissent, pour un 

nombre toujours plus élevé, par abandonner toute 

pratique. Bien des causes expliquent la désertifica-

tion des églises, mais la désertification de l’esprit 

d’amour dans l’Église en constitue une des plus 

criantes. 
 

Les chefs doivent servir. Faut-il rappeler encore 

et encore la Parole du Christ dans l’Évangile à pro-

pos de la hiérarchie ? « Vous savez que les chefs 
des nations leur commandent en maîtres et que 
les grands leur font sentir leur pouvoir. (26) Il n’en 
doit pas être ainsi parmi vous : au contraire, celui 
qui voudra devenir grand parmi vous, se fera votre 
serviteur, (27) et celui qui voudra être le premier 

 
Le sermon sur la montagne, Carl Heinrich Bloch (1834–1890), 

1865-79, Copenhague, chapelle du Palais de Frédériksborg 

d’entre vous, se fera votre esclave. (28) C’est ainsi 
que le Fils de l’homme n’est pas venu pour être 
servi, mais pour servir et donner Sa vie en rançon 

pour la multitude » (In Saint Matthieu 20: 25-28). 
À la suite de la Révélation du Christ, l’Église a éla-

boré la doctrine de droit naturel sur le pouvoir dans 

la cité qui a apporté aux hommes tous les ingrédients 

pour asseoir un régime de liberté, quelle que soit sa 

forme, royale ou démocratique - même si l’Église 

donne sa préférence au régime mixte réunissant les 

qualités des trois régimes simples : royal, aristocra-

tique et démocratique. Entre le Moyen Âge et 

l’époque classique, seule, elle a construit une syn-

thèse qui définit l’autorité dans la liberté, le caractère 

relatif du pouvoir au niveau des hommes et la résis-

tance à la tyrannie pour mettre fin à un pouvoir des-

tructeur en vue de le remplacer par une autorité légi-

time et responsable d’une reconstruction du bien 

commun. Cette doctrine est tellement solide que 

même les hommes extérieurs à l’Église se voient obli-

gés de puiser dedans à chaque fois qu’ils veulent ac-

corder à leur tour autorité et liberté, comme Thomas 

Jefferson qui la reprend point par point dans la Décla-

ration d’indépendance américaine, à l’exception de 

l’appel au Pape, évidemment, puisqu’il est Protestant. 
 

Comme il serait bon que les hommes d’Église 

s’inspirent de l’Évangile et puisent dans cette doc-

trine pour transformer le pouvoir absolu et arbitraire 

du clergé qui règne dans les époques de crise en une 

véritable autorité dans la liberté, à la fois forte et li-

mitée dans le cadre de la volonté de Dieu pour favo-

riser l’épanouissement de tous les talents dans 

l’Église.  
 

 



10   Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

SURMONTER LA CONFUSION ENTRE 

SACERDOCE ET EXERCICE DU SACERDOCE 
 

En réalité, c’est la confusion entre spirituel et 

temporel qui est à l’origine de la confusion qui règne 

à propos du Sacerdoce.  
 

L’Abbé Robert Largier avait coutume d’expli-

quer que le Sacerdoce est plénier en tout prêtre 

quelle que soit sa fonction et sa place dans la hiérar-

chie, prêtre diocésain, moine ou évêque. Il est sim-

plement bridé dans les prêtres, comme on bride une 

voiture, pour des raisons de structure et de paix dans 

l’Église. Mais dès l’ordination, c’est du Sacerdoce 

suprême du Christ que le prêtre est revêtu. Pour cette 

raison, tout prêtre a la plénitude du Sacerdoce.  
 

L’évêque, lui, a la plénitude de l’exercice du Sa-

cerdoce. La preuve en est donnée par le fait que le 

prêtre a la possibilité de donner le sacrement de la 

confirmation avec la permission de l’évêque. Cela 

signifie que le prêtre a déjà la puissance d’adminis-

trer ce sacrement, même s’il n’en a pas la permission 

de lui-même. Imaginons que l’évêque donne la per-

mission à une personne qui n’est pas prêtre, cette 

personne pourra prononcer les paroles et accomplir 

les gestes, aucun sacrement ne sera donné parce que 

le sacrement ne dépend pas de la permission de 

l’évêque, mais de la puissance de Dieu. Il n’en est pas 

de même du prêtre. Même s’il est entravé pour des 

raisons structurelles et doit attendre l’approbation de 

l’évêque pour administrer ce sacrement, le prêtre 

peut exercer ce pouvoir validement et légitimement 

parce qu’il en disposait depuis son ordination. 
 

La raison de cette confusion entre Sacerdoce et 

exercice du Sacerdoce s’explique par la tentation de 

l’absolutisme du pouvoir dont une des manifesta-

tions se reconnaît à la confusion entre l’exercice et 

la propriété d’une mission. 
 

L’histoire des idées politiques en donne un 

exemple parallèle avec la doctrine de l’absolutisme 

royal qui fait descendre le pouvoir absolu au niveau 

de l’homme pour le rendre plus efficace, alors que 

dans la Doctrine de l’Église, le pouvoir absolu 

n’existe qu’au niveau de Dieu. Selon cette doctrine, 

la souveraineté, ou pouvoir suprême, n’appartient à 

personne. Plénière en Dieu, elle est partagée au ni-

veau des hommes entre le peuple qui en garde le dé-

pôt et le gouvernant à qui le peuple en remet l’exer-

cice selon le principe du consentement, soit par hé-

rédité, soit par élection. Le partage entre deux élé-

ments distincts provoque ipso facto la relativité du 

pouvoir humain. Le consentement fait naître les li-

mites à ce pouvoir dans la cité.  
 

Au Moyen Âge pour cette raison, le souverain se 

considérait comme usufruitier du pouvoir. À 

l’époque classique qui voit le développement de la 

doctrine absolutiste, alors qu’ils n’en ont toujours 

que l’exercice pour la Doctrine de l’Église, les rois 

absolus se veulent propriétaires de ce pouvoir su-

prême qui vient de Dieu, ce qui leur permet de jus-

tifier un pouvoir absolu sur leurs sujets. Les consé-

quences en avaient été prédites par Saint Robert 

Bellarmin. Si un homme peut s’approprier le pou-

voir suprême, pourquoi ne pas l’attribuer à 

d’autres ? Dans la continuité de l’absolutisme du 

pouvoir et en le renforçant même, la révolution 

française, sans en expliquer son origine, décerne 

cette souveraineté au peuple, qui pourtant n’est pas 

plus propriétaire du pouvoir que ne l’était le roi ; 

souveraineté de la nation dans l’article 3 de la Dé-

claration des droits de l’homme de 1789, puis sou-

veraineté du peuple en 1793. On passe ainsi de la 

souveraineté du roi à la souveraineté du peuple en 

confondant toujours la propriété et l’exercice. Or, le 

gouvernant, roi ou peuple, exerce la souveraineté 

mais n’est pas propriétaire de cette souveraineté, ni 

ne se confond avec elle. 
 

La même erreur due à la même source humaine 

de l’absolutisme, se reconnaît dans la théorie des 

évêques « successeurs des apôtres ». Cette notion dé-

coule d’une déviation issue du péché originel et de 

deux des trois concupiscences, l’esprit de possession 

- la volonté de posséder, de s’approprier - qui est lié 

à l’esprit de domination : « Qui est le plus grand ? ».  
 

Le prêtre est revêtu du Sacerdoce, mais il n’est 

pas le Sacerdoce lui-même. Seul le Christ est LE 

Sacerdoce. Le prêtre peut exercer la puissance du 

Sacerdoce dont il est revêtu, mais il n’est pas pro-

priétaire du Sacerdoce. Le prêtre ne peut donc dis-

poser du Sacerdoce selon sa volonté personnelle, 

mais selon la volonté de Dieu. Dieu seul EST réalité. 

 
Le dernier repas, Simon Ushakov, 1685 



Les Deux Témoins, n°102 mars 2023    11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

LE PRÊTRE, C’EST LE CHRIST DANS L’ÉGLISE 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

La volonté personnelle de l’homme n’est qu’illusion. 

Elle peut tromper les hommes. Elle ne peut engager 

Dieu qui reste fidèle à la réalité. 
 

L’évêque a la plénitude de l’exercice du Sacer-

doce pour des raisons historiques et pratiques. Il fut 

même un temps par exemple où seul l’évêque avait 

le droit de prêcher. Les circonstances historiques ex-

pliquaient cette tradition qui s’est éteinte du fait de 

la survenance d’autres circonstances historiques. Il 

ne faut pas confondre la substance du Sacerdoce qui 

est plénière, parfaite, éternelle, et l’exercice du Sa-

cerdoce qui est lié aux accidents et aux circons-

tances. Que l’exercice du Sacerdoce soit restreint 

pour le bien de l’Église peut s’accorder avec la vo-

lonté de Dieu. Par exemple, le fait de conférer le sa-

crement de l’ordre doit être réglementé afin d’éviter, 

autant que faire se peut, l’entrée parmi les prêtres 

d’éléments malsains. 
 

Mais l’exercice n’est pas absolu au niveau de 

l’homme. Il est relatif par rapport à la seule réalité 

divine et à la seule volonté divine. L’exercice est 

donné à l’homme, non pour satisfaire sa volonté per-

sonnelle, mais pour accomplir la volonté de Dieu. Le 

fait que le Sacerdoce soit voulu par Dieu signifie qu’il 

a une fonction nécessaire dans l’Église, et que cette 

fonction ne peut être exercée que par celui qui est re-

vêtu du Sacerdoce. Donc, un prêtre qui a la mission 

de transmettre la Vie divine par les sacrements ne 

peut pas en disposer selon son bon plaisir et décider, 

soit qu’il « possède » plus de Sacerdoce que ses 

frères, soit qu’une personne non revêtue du Sacer-

doce exercera la mission du Sacerdoce à sa place. 

En réalité, le Sacerdoce du Christ est donné en plé-

nitude à l’homme à qui a été conféré le sacrement de 

l’Ordre. Ou un homme est prêtre, ou il ne l’est pas. 
« Que votre Oui soi oui, que votre non soit non, tout 

le reste est du démon » (in Saint Matthieu 5: 37). 
 

Le prêtre, c’est le Christ dans l’Église. Pour cette 

raison et quelle que soit sa place dans la hiérarchie ou 

sa fonction, le prêtre doit répondre à deux exigences 

pour être, en toute loyauté, le Christ dans l’Église. 
 

 

LE PRÊTRE, VISIBLEMENT LE CHRIST DANS 

L’ÉGLISE : LE SIGNE D’UN ÊTRE À PART 
 

De façon matérielle déjà, visuellement, il est bon 

que le prêtre soit reconnu par tous comme étant le 

Christ dans l’Église. Les pauvres gens ont besoin de 

cette présence du Christ qui leur rappelle l’amour de 

Dieu pour eux. Dieu qui vient vers les hommes pour 

les amener vers Dieu. Ils ont besoin de savoir que des 

hommes ont répondu à cet appel de Dieu et se sont 

volontairement mis à part pour le service de tous.  
 

Saint Alexandre Sauli disait, à propos de l’habit 

du clergé, qu’il était « le signe de la disposition 

et de l’ornement de l’homme intérieur » (cité 

par l’Abbé François-Joseph Casta in Mémorial des 

Corses, T. 2). Et c’est très vrai. L’habit porté par le 

prêtre doit donc être en rapport avec sa mission. Un 

signe distinctif est nécessaire, un vêtement qui met 

le prêtre « à part ». C’est un acte de charité pour 

tous les pauvres gens qui ont soif et faim de Dieu. 

Le plus simple comme toujours consiste à suivre le 

Christ. L’habit du prêtre, c’est la robe longue du 

Christ, comme la porte les prêtres et les moines or-

thodoxes et certains prêtres catholiques. Cette tu-

nique longue est présente tout au long des Livres de 

la Bible. Elle est le vêtement sacerdotal que porte le 

grand prêtre dans l’Ancien Testament, notamment 

Josué dans le livre de Zacharie (3: 4). Elle est le vê-

tement sacerdotal que porte le Christ durant Sa vie 

terrestre, celui que les soldats ne déchirent pas (in 
Saint Jean 19: 23-24). Elle est le vêtement sacerdo-

tal que porte le Christ en gloire dans la vision de 

Saint Jean dans l’Apocalypse (1: 13). 
 

 
Transfiguration, Fra Angelico 

Jésus revêtu de la tunique longue du grand prêtre 



12   Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

LE PRÊTRE, SPIRITUELLEMENT LE CHRIST 

DANS L’ÉGLISE : LA CHASTETÉ 
 

Reconnu comme tel par un habit qui manifeste sa 

mission, le prêtre doit également être spirituellement 

le Christ dans l’Église, ce qui implique la chasteté ; la 

chasteté et non le seul célibat. Il ne suffit pas de n’être 

pas marié. Le prêtre doit être chaste, dans ses pensées, 

dans ses paroles, dans ses gestes. Alors, il approchera 

de son modèle, le Christ, et aura la force pour le suivre 

en tout et donner la lumière et la chaleur de Dieu à 

l’Église. Les prêtres concubinaires ont toujours vécu 

leur situation comme une blessure et la charité consiste 

à les aider à surmonter cette faiblesse pour leur rendre 

leur liberté de suivre leur vocation en tout. 
 

Pour les prêtres qui manqueraient à la chasteté en-

vers une personne contre son gré, l’avertissement du 

Christ est solennel : « ...si quelqu’un doit scandali-
ser l’un de ces petits qui croient en Moi, il serait 
préférable pour lui de se voir suspendre autour du 
cou une de ces meules que tournent les ânes et 
d’être englouti en pleine mer [...] Gardez-vous de 
mépriser aucun de ces petits ; car Je vous le dis, 
leurs anges aux cieux se tiennent constamment en 

présence de Mon Père qui est aux cieux » (in Saint 
Matthieu 18: 6, 10). Le Christ promet l’Enfer, « la 

géhenne », à ceux qui refusent de surmonter une telle 

tentation (v. 8-9). Pour autant, si un prêtre tombe et 

subit son châtiment terrestre, ce n’est pas au monde 

de l’écraser. Il est toujours temps pour le pire des cri-

minels qui accepte le châtiment de revenir vers Dieu 

comme le bon larron qui expie sa faute sur la croix : 
« Pour nous, c’est justice, nous payons nos actes » 

(in Saint Luc 23: 41). Un Chrétien approuve la sanc-

tion et le juste châtiment, non la vengeance sans fin 

ni la haine qui ne s’éteint pas. Tout être humain garde 

sa dignité dans la pire déchéance, conserve jusqu’au 

bout la possibilité du repentir et de la conversion qui 

provoque l’appel à Dieu : « Jésus, souviens-toi de 

moi, quand Tu viendras dans Ton royaume » (v. 
42). 

 

La chasteté est demandée par le Christ dans 

l’Évangile. Dans le chapitre 19 de l’Évangile selon 

Saint Matthieu, le Christ expose l’exigence de la 

chasteté pour certains fidèles appelés à servir Dieu 

en raison de leur mission : « ... il y a, en effet, des 
eunuques qui sont nés ainsi du sein de leur mère, 
il y a des eunuques qui le sont devenus par l’ac-
tion des hommes et il y a des eunuques qui se 
sont eux-mêmes rendus tels en vue du Royaume 
des Cieux. Que celui qui est capable de com-

prendre, comprenne » (in Saint Matthieu 19: 11-
12. Voir l’explication de ce passage, in Unité-Re-
trouver le sens de Dieu, pages 51-52).  

 

Et, même si le message, pourtant clairement re-

pris par l’évangéliste, est trop contraire à la menta-

lité de l’époque pour que les apôtres osent suivre le 

Christ et demander un tel sacrifice à ceux qui se des-

tinent à servir l’Église - ainsi que le regrette Saint 

Paul quand il écrit : « je voudrais que tout le monde 

fût comme moi » (1 Corinthiens 7: 7) -, néanmoins, 

la chasteté correspondant à la volonté de Dieu, l’évo-

lution vers le célibat des prêtres progresse dans 

l’Église comme une compréhension toujours plus 

grande de la connaissance de la vérité sur Dieu. 
 

La chasteté du prêtre, c’est aussi la condition sine 
qua non pour être « tout à tous » comme l’affirme 

l’apôtre Paul (1 Corinthiens 9: 22). Elle donne au 

prêtre la liberté de servir l’Église : la liberté surna-

turelle à l’égard de tous comme la liberté naturelle 

par le temps donné « sans partage au Seigneur » 

(1 Corinthiens 7: 35).  
 

 

Visibilité et chasteté pour tout prêtre, service de 

Dieu pour tout prêtre, plénitude du Sacerdoce pour 

tout prêtre, quelle que soit sa mission dans l’Église, 

parce que le Sacerdoce c’est le Christ dans l’Église. 
 

La hiérarchie, elle, c’est la servante du Christ et de 

l’Église dont la mission vitale consiste à assurer 

l’avance sur le chemin de la connaissance de la vérité 

sur Dieu à tout le Peuple de Dieu. L’Église a toujours 

su avancer sur le Chemin du Christ parce que le Ma-

gistère a posé les bornes pour baliser ce Chemin. 

L’Église a besoin du Magistère pour demeurer et 

pour avancer avec sûreté sur le Chemin de Dieu 

« vers la vérité tout entière » (in Saint Jean 16: 13). 
Mais les membres du Magistère ont besoin de se dé-

pouiller de tout orgueil, de toute compromission, de 

toute faiblesse pour garder l’Église sur le Chemin 

de Dieu. Rendre la primauté à la volonté divine pro-

tégera le Magistère des tentations cléricales, le 

maintiendra dans le cadre du service de Dieu et le 

gardera fidèle à l’Esprit de Dieu dans l’Église. 
 À suivre 

Saint Paul 

Andrei Roublev 

1410-1420 

Cathédrale  

de la Dormition 

 sur Gorodok 



Les Deux Témoins, n°102 mars 2023    13 

 

M É D I T A T I O N  
 

L’ANNONC IATION  
 

A b b é  J u l i e n  B a c o n †  
 

À l’occasion de l’assemblée générale de l’association UNITÉ que l’Abbé Julien Bacon a honoré de sa présence 
durant de longues années, il ne manquait jamais d’offrir une méditation sur un point de la Révélation. En ce 17 
mars de l’an 2000, ce prêtre, alors Prieur général de l’Opus Sacerdotale, docteur en Histoire religieuse et ensei-
gnant en théologie morale et pastorale, a choisi l’Annonciation. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

« OREMUS » 
 

Vous connaissez certainement ces magnifiques ta-

bleaux, ces poèmes, tout ce qui a été fait à propos de 

l’Annonciation, une scène d’une beauté grandiose et 

simple en même temps, qui a profondément marqué 

le cœur chrétien. Fra Angelico, comme Louis Mer-

cier, et je pense à l’Annunciata, cette église de Flo-

rence qui est si belle et dans laquelle tant de florentins 

viennent se recueillir.  
 

« Nous vous en prions Seigneur, répandez votre 
grâce en nos âmes, et puisque le message de l’Ange 
nous a fait connaître l’Incarnation de Jésus-Christ 
Votre Fils, faites que Sa Passion et Sa Croix nous 

conduisent au triomphe de la Résurrection ». 
 

C’est la prière de la postcommunion du jour de 

l’Annonciation ; et remarquez le lien qu’il y a entre 

les grands mystères de notre foi. On ne peut pas sé-

parer les mystères de la Foi. Suivons l’Évangile 

avec notre simple Foi chrétienne. 
 

 

« JE VOUS SALUE, PLEINE DE GRÂCE » 
 

L’Ange s’est penché et il a dit : « Je vous salue, 

pleine de grâces ».  
 

Remarquons là l’infinie délicatesse de Dieu qui 

respecte les personnes : savoir dire bonjour.  

L’enfant sait dire bonjour ! J’en suis frappé. Je 

vais tous les jours chercher mon pain chez mon bou-

langer et une quantité d’enfants me disent bonjour… 

Les parents ne le font pas …et les instituteurs l’ou-

blient de leur côté.  
 

À ces mots, Marie fut bouleversée. Comme tous 

les juifs pieux, elle attendait la réalisation de la Pro-

messe. Elle attendait la venue du Verbe de Dieu, de 

la Parole de Dieu. Mais la Parole était déjà dans son 

cœur parce que Marie était tout écoute de la Parole de 

Dieu. La primitive Église ne s’y est pas trompé qui a 

voulu la fête de la Présentation de l’enfant Marie au 

Temple. L’offrande d’un cœur d’enfant, qu’aucune 

ombre ne vient ternir, qu’aucune tache ne vient souil-

ler et qui, dans un élan spontané, vient se donner. 

Générosité sans défaillance, mise au service du 

Très-Haut. Nourrie de la Parole de Dieu, comme 

tous les enfants de son époque, mais atteinte au plus 

profond d’elle-même par cette Parole, à cause de 

cette perméabilité primitive que le péché n’a pas ef-

fleurée. Immaculée Conception ! « Tota pulchra es 

o Maria » chante la Liturgie, « Et macula non est 
in te » : « Tu es toute belle, ô Marie, il n’y a pas de 

tache en toi ». Au point de départ se place cette pu-

reté totale qui entraîne une disponibilité totale. Et Jé-

sus reprendra : « Bienheureux les cœurs purs, car 

ils verront Dieu ». Notre disponibilité à la Parole de 

Dieu. Je n’insiste pas… 
 

 

« ECCE ANCILLA » 
 

« Voici la Servante ». Voici la chose de Dieu. Ma 

vie, c’est de voir Dieu face à face ; alors, la vie est 

contemplation et acte. Voir Dieu afin de Le projeter 

sur le monde : l’être et la source de l’agir… Marie a 

su s’arrêter et se taire. Elle a pu entendre et voir. 

Voir, non pas de la vue, des yeux, mais du regard. 

Vous savez, le regard, celui de l’homme au premier 

matin de la Création, avant que son péché ne lui ait 

ouvert les yeux ; ce regard qui faisait que l’homme 

pouvait converser avec Dieu, dans le jardin de Dieu. 

Marie, parce qu’elle est immaculée a conservé ce re-

gard. Alors, ayant conservé le regard, elle peut voir 

les choses de Dieu. Elle est saisie par la Parole et la 

Parole a pu la façonner et la combler. Et la pureté de 

 
Annonciation, Fra Angelico, 1433 

 



14   Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Marie, et la virginité de Marie, devient féconde. Elle 

a dit : « je suis la servante », celle qui sert, celle qui 

est faite pour servir. Alors, en elle s’accomplit 

l’achèvement de la Création : la re-Création. Elle de-

vient le premier tabernacle de l’Alliance Nouvelle 

que Dieu va sceller avec la Création. Le lieu, comme 

le lieu géométrique ou le lieu historique, où la verti-

calité du temps de Dieu va rencontrer l’horizontalité 

du temps des hommes, pour réaliser la Rédemption. 

Chaque fois que je parlais de cela à mes élèves, ils 

me disaient :  « la Croix ». La Rédemption : la ren-

contre entre la verticalité du temps de Dieu et 

l’horizontalité du temps de l’homme, dans le 

cœur de Marie.  
 

Alors l’homme peut se lever, le printemps peut 

s’éveiller car, quelle que soit l’heure du jour, quelle 

que soit la saison, c’est un matin qui s’épanouit et un 

printemps qui fleurit puisque c’est un monde nouveau 

qui commence. Le vieux monde est re-créé. L’Église 

est conçue avec Marie et Jésus. Rappelez-vous la 

prière de l’Offertoire, au moment où le Prêtre met la 

goutte d’eau dans le calice : « Ô Dieu, qui d’une fa-
çon merveilleuse avez créé la nature humaine, et 
d’une façon plus merveilleuse encore l’avez re-
créée, accordez-nous par le mélange de cette eau 
et de ce vin, d’avoir part à la divinité de Celui qui a 

revêtu notre humanité », là, à l’Annonciation. 
 

Mais Dieu respecte la liberté de ses enfants. 

Comme au premier matin de la création, Il laisse la 

possibilité du choix. Marie pouvait choisir un amour 

humain légitime. 
 

 

« COMMENT CELA SE FERA-T-IL,  
PUISQUE JE NE CONNAIS POINT D’HOMME ? » 

 

Elle pose la question : « Comment cela se fera-

t-il, puisque je ne connais point d’homme ».  
 

Dans le sens fort, biblique. Ève avait regardé 

Adam, mais ils se sont détournés de l’Arbre de la 

Vie. Ils furent éblouis tous deux et leur amour s’est 

enfermé dans la chair. Ils ont voulu en être les seuls 

maîtres ; ils se sont repliés sur eux-mêmes ; ils ont 

refusé ce retour d’amour au Créateur ; le cœur s’est 

fermé. Il n’y a pas eu d’Offertoire, et par le fait 

même il ne peut pas y avoir de Consécration. Le ma-

tin de la Création est une Messe ratée. Ils ont eu le 

monde qu’ils avaient choisis alors, mais ce monde 

fut enfermé dans l’opacité. Ils ont perdu le regard, ils 

ont perdu la transparence du premier matin et ils ont 

reçu leurs vêtements de peau.  
 

Et ce monde s’est acheminé vers la mort et la cor-

ruption du tombeau.  
 

 

« FIAT MIHI SECUNDUM VERBUM TUUM » 
 

« Qu’il me soit fait selon votre parole ». Marie a 

levé les yeux et elle a dit « Oui ». Un oui sans ré-

serve et sans condition. Un « Oui » qui engage toute 

sa vie et la vie du monde. Elle s’est offerte pour ser-

vir le Rédempteur. Le sein de Marie, son sang, sa 

chair deviennent les premiers oblats, et les épou-

sailles divino-humaines viennent les consacrer. La 

Présence éternelle descend dans notre histoire et le 

plus beau poème d’amour du monde est en train de 

s’écrire. 
 

 

«ET VERBUM CARO FACTUM EST » 
 

« Et le Verbe S’est fait chair ». La Parole de Dieu 

est déjà au cœur de Marie. Toute sa vie était prière 

parce que nourrie de cette Parole, liée à cette Parole, 

tellement liée à la Parole de Dieu que tout naturelle-

ment, tout surnaturellement, la Parole prend chair en 

son sein, en dehors des lois des hommes, des règle-

ments des hommes, des concepts humains qui sont 

les fruits du péché… Marie est antérieure au péché. 

Elle est la petite fille que le péché n’a pas touché. 

Aussi l’Amour en elle est tout puissant. 
 

 

«L’ESPRIT SAINT LA COUVRIT DE SON OMBRE » 
 

L’Amour commun du Père et du Fils recouvre Marie 

et façonne son cœur. Elle devient le sanctuaire de 

l’Esprit Saint qui rend sa virginité féconde et réalise 

en elle les épousailles de Dieu avec l’humanité. « O 

admirabile commercium » dit Saint Léon, « Ô 

échange admirable », dans lequel le Créateur vient 

prendre la nature humaine pour que cette nature hu-

maine soit divinisée. Car on n’en parle pas de cela, 

ce grand mystère… Le mystère de la Sainte Trinité, 

le mystère de l’Incarnation, le mystère de la Rédemp-

tion… et le mystère de notre Sanctification. 
 

À nous aussi, Dieu nous offre de S’enfanter en nous. 

Est-ce que nous sommes nourris de la Parole de 

Dieu ou bien nourris des bavardages du monde ? 

 
Visitation, Fra Angelico, détail 

 



Les Deux Témoins, n°102 mars 2023    15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

UN LIVRE POUR L’ÉGLISE DU CHRIST  
 

« UNITÉ - RETROUVER LE SENS DE DIEU »  
13 octobre 2021, 411 pages - Bibliographie - Index - Table des matières 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

Commande PAR COURRIER, 
COMMANDER à Association UNITÉ - 38 quartier Marcassu - 20225 Cateri  

Avec Prénom, Nom, Adresse du destinataire  Chèque à l’ordre de : UNITÉ,  

Prix : 20 € Frais de port : 5 € Quantité :………. Total : ……………. 
  

 

Cet ouvrage, Unité, a pour but d'aider à rebâtir l'Église sur le Christ. Aux questions 
récurrentes qui sont restées sans réponse satisfaisante : chasteté des prêtres, place de la 

femme dans l'Église, unité des chrétiens, cléricalisme, laïcisme, "opposition" clergé/fidèles, sont 
apportées dans cet ouvrage des réponses fondées sur la Parole de Dieu qui s’intègrent 
dans une synthèse nécessaire à la compréhension de la situation actuelle. 
 

Livre d'Espérance, Unité rappelle à tous les Chrétiens qu'une reconstruction de l'Église est 

toujours possible par le moyen de l’unité, à la condition que ce soit sur le seul fondement 
qui est le Christ comme l’écrit Saint Paul dans sa 1ère épître aux Corinthiens (3, 11) :  

"De fondement, en effet, nul n'en peut poser d'autre 
que celui qui s 'y trouve , à savoir Jésus -Christ"  

 
Quand nous avons dit « Oui », à qui s’adresse notre 

« Oui » ? À Dieu ou au monde ? La Parole de Dieu 

est-elle suffisamment dans nos cœurs pour que notre 

vie devienne contemplation et engendre notre agir ? 

Ma vie, c’est, pour moi aussi, de voir Dieu face à 

face. Mais je dois d’abord, comme Marie, être aux 

écoutes de la Parole de Dieu. Appelé à mon tour par 

l’Amour à donner une réponse d’amour, devenir 

participant de la Divinité de Celui qui n’a pas dédai-

gné d’être participant de notre humanité. Le mystère 

de notre divinisation prend source au jour de l’Incar-

nation. L’Église, Corps mystique, née dans le sein 

de Marie. Fils d’Adam, je dois devenir fils de Marie 

pour être fils de Dieu.  
 

Une mère en effet ne forme pas le chef sans les 

membres, ni les membres sans le chef. Le « Oui » de 

Marie au jour de l’Annonciation intéresse l’huma-

nité tout entière. Cela a constitué l’événement le plus 

décisif de l’histoire du salut. Donc, dans l’Annon-

ciation apparaît l’essence de l’apostolat chrétien, la 

mission de Dieu et la réponse affirmative de 

l’homme à accepter le service. Mon « Fiat », mon 

oui inconditionnel, permet-il au Verbe de Dieu de 

S’enfanter en moi ? Suis-je, comme Marie, porteur 

de la Parole ? Ma présence en ce monde, est-elle 

transparence de Dieu ? Pour cela, il me faut retrou-

ver le regard ; et pour retrouver le regard, il faut re-

trouver la pureté, la limpidité, le sourire de l’en-

fance. « Le monde appartient aux enfants » disait 

Bernanos, et tous les saints furent des enfants. 

Tous les saints sont ceux qui ont retrouvé l’esprit 

d’enfance ; et si nous suivons Bernanos, nous 

voyons, avec sa description de Jeanne, de Thérèse 

en particulier, et de quantité d’autres, l’enfance qui 

fera frémir les vieillards, et qui va faire tomber l’ar-

rogance du monde. L’enfance, c’est Marie dans 

toute sa beauté. 
 

 

« SANCTA DEI GENITRIX » 
 

Mère ! Ce mystère du rosaire m’invite à vous con-

fier toute ma vie d’apôtre, de prophète, de témoin. 

Tous ces appels que votre Fils m’adresse chaque 

jour, tous ces élans d’amour pour la construction du 

Royaume, vous confient aussi tous les appels qui 

couvrent la terre. Tous ceux qui ont été choisis pour 

porter la Bonne Nouvelle qui hésitent, qui doutent 

ou qui n’entendent pas… Que tous, Prêtres ou laïcs 

entendent et répondent. Qu’il sachent dire « oui » 

chaque jour au don de soi, et restent dans la Lumière. 

Qu’ils engendrent le Rédempteur et diffusent Sa Lu-

mière… Vous confier, Mère, les pères et les mères 

de familles, qu’ils disent « oui » au véritable Amour, 

« oui » à l’enfant qui doit naître, « oui » encore, si 

Dieu le leur demande, pour Son service. Donnez-

nous, Mère, de rayonner, là où nous sommes et priez 

pour nous, maintenant et à l’heure de notre mort. 

Amen. 

La Théotokos 

La Mère de Dieu 

(la Vierge et 

l'Enfant Jésus) 
 

Basilique Sainte Sophie 
 

Mosaïque de l'abside  

 



16   Les Deux Témoins, n°102 mars 2023 
 

C O N N A I S S A N C E  D E  L ’ A R T  
 

J É S U S  G U É R I T  L E  P A R A L Y T I Q U E  À   

L A  P I S C I N E  D E  B E T H E S D A ( I N  S A I N T  J E A N  5 :  1 - 9 )  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
«  SOMMAIRE »  
page 1 -  Révélation : « Je suis doux et humble de cœur » 
page 2 -  Spiritualité : « Jésus Sauveur », Abbé Robert Largier  
page 7 -  Morceaux choisis : « Unité, Le Sacerdoce du Christ dans l’Église (3) », Marie-Thérèse Avon-Soletti 

page 13 -  Méditation : « L’Annonciation », Abbé Julien Bacon 

page 15 -  Lu, vu, entendu : « Un livre pour l’Église du Christ : Unité – Retrouver le sens de Dieu » 

page 16 -  Connaissance de l’Art : « La guérison du paralytique à la piscine de Bethesda » 

Directeur  de publicat ion  :  Marie -Thérèse AVON-SOLETTI  -  Pr ix  de rev ient  de ce bu llet in  :  5  euros  

 

 
Dialogue entre le Christ et le paralytique 

au milieu de la foule des infirmes 

 

 
Le paralytique au centre parle au Christ 

 
Ferraù Fenzoni (1562-1645) 

Le Christ au centre est perdu 

parmi la foule des infirmes 

 
Murillo, 1670 

Le Christ au centre dialogue  

avec le paralytique devant les apôtres 

 
Cathédrale St Maclou - Pontoise 95 

Le paralytique explique son problème au Christ 

 
 

 
Pieter van Lint, 1640 

Le miracle accompli, l’homme prend son grabat et se lève 

Jean Restout 

(1692-1768), 

Arras, Musée 

des beaux-arts 

Joseph Marie Vien 

(1716-1809) 

Marseille Musée 

des Beaux-arts 

Basilique du Vœu National consacrée au Sacré-Cœur, Quito, Équateur, vitrail 

 

Dialogue entre le Christ et le paralytique devant d’autres infirmes 

 

L’ange est présent 


