LES DEUX TEMOINS

BULLETIN TRIMESTRIEL DE LIAISON ET D'INFORMATION
ASSOCIATION UNITE - FONDATEUR ABBE ROBERT LARGIER

38, QUARTIER MARCASSO - 20225 CATERI - Tél. : 04 95 61 75 25 - Courriel : unite@wanadoo.fr
N°103 - JUIN 2023 ISSN 1623-2135

b+ Les Trois Coeurs, celui de Jésus transpercé par le coup de lance en rouge, celui de Marie en bleu et celui de Joseph en blanc, sont enchéssés les uns dans les
autres pour représenter I'unité d’amour de la Sainte Famille : Jésus, le Sacerdoce - Marie, la Maternité divine - Joseph, le protecteur du Sacerdoce
et de la Maternité (in Saint Matthieu 1, 18-25 et 2, 13-23).

*+ LesTrois Ceeurs sont dans un cadre carré qui symbolise PEglise sainte telle que Saint Jean la voit dans I’Apocalypse (21, 2, 10,16) : la Sainte Famille modéle
de PEglise.

*+ Les Trois Ceeurs sont inscrits sur fond jaune, la couleur de la Papauté, car PEglise du Christ repose sur Pierre - rocher, guide et pasteur - selon la volonté
exprimée par Jésus-Christ (in Saint Matthieu 16, 18, in Saint Luc 22, 32 et in Saint Jean 21, 15-17).

b Les Trois Ceurs sont surmontés de la croix au pied de laquelle sont réunis les deux Témoins : la Sainte Vierge Marie et Saint Jean ’apdtre, la Femme
qui est la Maternité divine et le Prétre revétu du Sacerdoce du Christ, tous deux tournés vers le Christ, tous deux unis par le Christ, tous deux envoyés
en mission par le Christ (in Saint Jean 19, 25-27 et Apocalypse 11, 3-12).

Ainsi se réalise Cunité de Cesprit dans la diversité des talents.

Ce bulletin est tout entier au service de la construction de I'Eglise comme le demande Saint Paul dans son Epitre aux Ephésiens (4, 12-15) : « orga-
nisant ainsi les saints pour I’ceuvre du ministére, EN VUE DE LA CONSTRUCTION DU CORPS DU CHRIST, au terme de laquelle nous devons parvenir,
tous ensemble, a ne faire plus qu’un dans la foi et la connaissance du Fils de Dieu, et a constituer cet Homme parfait, dans la force de I’dge, qui
réalise la plénitude du Christ. Ainsi nous ne serons plus des enfants, nous ne nous laisserons plus ballotter et emporter a tout vent de la doctrine,
au gré de 'imposture des hommes et de leur astuce & fourvoyer dans I’erreur. Mais, VIVANT SELON LA VERITE ET DANS LA CHARITE, nous grandi-
rons de toutes maniéres vers Celui qui est la Téte, le Christ ».

Mon Seigneur et mon Dieu !

« Porte ton
doigt ici : voici

« Si je ne vois
pas dans Ses

mains la marque Mes mains,
des clous... si je ne avance ta main
mets pas ma main et mets-la

dans Mon coté,
et ne sois plus
incrédule, mais
croyant »

dans Son cété, je
ne croirai pas »

« Parce que tu
Me vois, tu crois.
Heureux ceux qui
croiront sans
avoir vu »

« Mon Seigneur
et mon Dieu | »

In Saint Jean 20: 25, 27-29

L'incrédulité de Saint Thomas, Duccio di Buoninsegna,
La Maesta, face arriére, détail, 1260, Sienne



mailto:unite@wanadoo.fr

2 Les Deux Témoins, n°103 juin 2023

EDITORIAL

« HEUREUX CEUX QUI CROIRONT SANS AVOIR VU »

in Saint Jean 20: 29

T

La Trinité sur terre, Jeron

o af

imo Ezquerra,

1875

La situation se dégrade de jour en jour. Les puis-
sances de mort avancent sans que quiconque semble
en mesure de les arréter. Les trois calamités dénon-
cées dés I’origine de I’Eglise : sexe, domination et ar-
gent, triomphent dans le monde d’aujourd’hui. Elles
triomphent, non seulement, parce qu’elles s’emparent
de I’esprit des hommes comme cela a toujours existé,
mais également parce qu’elles sont entrées dans le
droit qui regle la vie des hommes, dans la législation
qui s’impose a tous, dans les actes des gouvernements
qui disposent du pouvoir de coercition, dans bien des
cours de justice qui décident de I’innocence ou de la
culpabilité, de ce qui est permis ou interdit. Le mal
dans ses ceuvres de destruction a toujours accompa-
gné la vie des hommes. Mais, la législation, les gou-
vernements, les tribunaux étaient censés le refréner,
le combattre.

Aujourd’hui, une inversion se produit qui veut que
’aspiration au beau, au bien et au vrai soit suspectee
et la volonté de destruction encouragée, voire impo-
sée. Ce n’est pas la premicre fois dans I’histoire. Le

Marie-Théréese Avon-Soletti

mouvement vers cette attirance pour la mort se dé-
ploie toujours en trois temps.
T8

PREMIER TEMPS :
LE DEVELOPPEMENT DES FORCES DE VIE

Dans un premier temps, quand la civilisation est
portée par un esprit de construction, le mal est com-
battu pour ce qu’il est : une cause de destruction et
de malheur pour la population. Il arrive méme que,
dans des sociétés bien équilibrées, le respect de
I’autre devienne la norme. C’est ainsi que les habi-
tants ne pensent pas a fermer a clé leur maison
quand ils sortent, que les conducteurs de voiture qui
se garent quelques minutes pour aller acheter leur
journal laissent leur clé sur le contact et les papiers
dans la boite a gants, que les enfants, les femmes,
les familles sortent la nuit pour aller se promener,
prennent les transports en commun apres le spec-
tacle ou rentrent a pied sans aucune appréhension.
Ces temps ont existé et les gens vivaient dans cette
tranquillité d’esprit dans bien des régions.

Bien plus encore, parce que les facteurs de des-
truction sont maintenus dans des limites précises,
les ceuvres de création peuvent s’épanouir. C’est
ainsi qu’un foisonnement d’artistes, d’écrivains, de
poctes, d’architectes, de talents de toutes sortes, ac-
compagne souvent ces périodes. Bien souvent, les
gens s’étonnent de la concentration de tant de per-
sonnes illustres a certaines époques. Mais c’est
tout simplement parce que les conditions d’un épa-
nouissement de la vie et des talents ont été réunies
pour permettre aux créateurs de s’exprimer. Dans
tous les temps, existent des poétes et des artistes,
des savants et des médecins, des ingénieurs, des
compagnons et des paysans. Mais, faut-il encore
que les capacités de chacun ne soient pas etouffées,
que ceux qui détiennent 1’autorité favorisent ceux
qui ont regu ce don de créer, que I’esprit de la po-
pulation soit prét a accueillir ces merveilles issues
de D’esprit et de la force de travail de chaque
membre de la communauté.

Le Moyen-Age distinguait le prétre, celui qui
met son pouvoir de vie au service de la relation entre
Dieu et les hommes, le chevalier, celui qui met sa



Les Deux Témoins, n°193 juin 2023 3

force physique et mentale au service des plus faibles,
et le paysan, celui qui met son travail et son ingénio-
sité au service de la population. Dans ces périodes, le
service I’emporte sur I’appat du gain, la gratuité sur
la convoitise, la réciprocité sur I’égoisme.

Bien sdr, le mal reste présent. Mais, chacun, y
compris les voyous, connait la différence entre ce qui
construit et ce qui détruit, et la plupart des membres
de la communauté respecte les limites a ne pas fran-
chir. Et quand ces limites sont franchies, chacun ac-
cepte de subir les conséquences de ses actes.

Oui, ce genre de vie peut exister. Il représente
d’ailleurs ce qui devrait étre la vie normale des po-
pulations, celle qui permet un développement des ta-
lents de toutes les personnes, pauvres ou riches,

jeunes ou vieux.
08

DEUXIEME TEMPS :
LE DECLIN DU DEVELOPPEMENT

Et puis, quand les signes de déclin arrivent car
rien ne reste jamais en 1’état, ce déclin se manifeste
par une impuissance a repousser le mal. La société
entre dans un deuxiéme temps. Le mal est toujours
poursuivi, le Droit lié a la justice sépare toujours ce
qui est un facteur de construction et de paix de ce qui
conduit a la destruction et a la violence. Mais, les 1é-
gislateurs, les gouvernements, les juges ne sont plus
en état de bloquer systématiquement les menées des
plus riches, des plus arrogants, des plus haineux, et
le Droit se trouve contaminé par des compromissions
sans cesse plus envahissantes.

La norme reste la protection de la justice et du
bien commun et la lutte contre les facteurs de mort.
Mais la société fonctionne un peu selon le modéle
des dessous de table. C’est le principe des dessous de
table qui se généralise dans tous les secteurs. L’ex-
pression est tres parlante. Le dessous de table con-
siste dans le fait de donner de 1’argent a quelqu’un
pour ’acheter et le faire agir en sa faveur, mais en
cachette. L’argent passe d’une main a [’autre
« SOUS la table » afin que personne ne voit la tran-
saction. Cela implique une conscience de mal faire.
Il existe encore une honte a agir de cette facon méme
si la facilitée donnée par I’appat du gain et la volonté
de profiter de la richesse mal acquise pour détourner
les hommes de la justice, ’emportent. L’argent passe
avant la justice, mais il reste encore dans 1’esprit gé-
néral de la population que cette fagon d’agir n’est pas
correcte. Peu a peu ces pratiques se deploient dans
des secteurs toujours plus divers. Et les hommes de
pouvoir, législateurs, gouvernements, juges, méme

s’ils réprouvent ces pratiques se sentent dépassés
devant I’amplitude qu’elles atteignent dans la so-
ciété. lls laissent faire puis ils finissent par en profi-
ter eux-mémes.

Les facteurs de mort restent le mal, mais les
forces de vie deviennent impuissantes devant la
contamination des esprits.

T8

TROISIEME TEMPS :
LA LOI AU SERVICE DES FORCES DE MORT

Enfin, dans un troisieme temps, les mentalités
sont infectées au point de trouver ces pratiques na-
turelles. Ce qui choquait naguere entre dans la
norme. Ce qui était pratiqué en cachette se fait au
grand jour. Ce qui était toléré devient légal, c’est-a-
dire issu des autorités publiques . Et ce qui est légal
s’impose a la société tout enticre.

Le temps vient ou la conscience ne parvient plus
a se faire entendre, ni des personnes, ni des commu-
nautés. Les hommes s’habituent. Certes, il reste tou-
jours quelques personnes et quelques communautés
- « le petit reste » de I’Ancien Testament - pour re-
fuser d’approuver cette inversion des valeurs. Car,
le troisieme temps est bien celui de I’inversion des
valeurs, quand ce qui était considéré comme des-
tructeur devient bienfaisant et est méme protégé
avec hargne, quand celui qui essaie de défendre la
verité ou la liberté est poursuivi, quand la délation
est encouragée, la vérité bafouée, la liberté répri-
mée, la justice écrasée. Oui, quand le légal I’em-
porte sur tout, quand le légal se sépare du juste,
quand le légal est asservi a la seule volonté hu-
maine, alors le danger est grand que la société de-
vienne oppressive, parfois dans certains secteurs

Deux chevaliers s'affrontant. Chroniques de Bertrand
Duguesclin en prose Roman d'Ogier le Danois (vers 1405)



4 Les Deux Témoins, n°103 juin 2023

seulement, parfois dans des domaines toujours plus
étendus, car cela signifie que la volonté des hommes
s’impose et privilégie ’esprit de domination et de
possession.

C’est ainsi que ’esclavage, fléau universel qui
avait été interdit dans 1’Europe chrétienne sous peine
de mort, renait en pleine période classique. Simple-
ment, il est cantonné aux autres continents pour res-
pecter la loi territoriale, ce qui explique que les ba-
teaux restaient toujours au large des ports européens.
Car, si un esclave s’échappait et posait son pied en
Europe, il était libre de plein droit. Et cette tragédie
a dure plusieurs siécles procurant une richesse con-
sidérable aux grandes villes portuaires et a des per-
sonnages illustres, y compris des philosophes.

Quand la conscience s’éteint, les populations
adoptent des meeurs contraires au droit naturel. IIs
perdent le sens de la justice. Saint Thomas d’Aquin
I’explique trés bien a propos des Germains qui sui-
vaient des traditions de rapt et de pillage parce que,
explique-t-il, leur conscience était obscurcie par les
lois humaines qu’il suivaient aveuglément. Ils
avaient perdu la notion de justice et de respect don-
née par la loi naturelle qui existe dans le cceur de
chaque homme mais qui peut étre étouffée par des
meeurs barbares.

Aujourd’hui, le méme phénomene se reproduit
avec I’avortement. C’est quand méme un étre vivant,
un étre humain en devenir qu’on tue a chaque avor-
tement. Et quand le temps a passe, il faut broyer le
créne, aspirer les membres pour sortir de force cet
étre vivant du ventre de la mere. La encore, la tragédie
ne souléve de protestations que de la part de personnes
individuelles ou d’associations. Et quand 1’euthanasie
est mise en place, les personnes qui s’en désolent sont
minoritaires face a I’indifférence générale parce que
I’esprit des populations a été anesthésié.

Le légal, la loi humaine, suffit. Et méme quand le
législateur ne suit pas assez rapidement la volonté
humaine, les autorités passent par d’autres circuits
pour imposer les ordres qu’on leur transmet.

Le Droit qui devrait étre au service de la justice
devient un instrument au service de la seule volonté
humaine. La loi qui devrait étre reliée au Droit et au
service du bien commun devient elle aussi 1’instru-
ment de la volonté humaine, elle-méme soumise
alors a la corruption, au chantage, et a la peur du plus
fort, du plus riche et du plus haineux. Le méme pas-
sage par la légalité s’est vérifié sous le nazisme et
sous le marxisme, comme sous les regimes les plus
cruels depuis 1’ Antiquité, car I’homme a besoin de se

donner des justifications pour assouvir ses pires tur-

pitudes et les imposer aux populations.
T8

Nous vivons dans une de ces périodes ou le Droit
est au service de 1’esprit de domination et de posses-
sion, ou la loi, et la loi imposée dans le monde entier,
suit la volonté de minorités tellement riches qu’elles
peuvent acheter la plupart des personnes disposant
d’une quelconque autorité, ou la dépravation des
meeurs est encouragée par cette obsession de mettre
le sexe au centre de toutes les préoccupations afin de
rendre les gens esclaves de leur corps et de leur faire
perdre toute spiritualité, ou les talents sont étouffées
au profit de la vulgarité et de la médiocrité, ou le
pouvoir utilise I’arme si efficace de la peur comme
moyen de contrble de la population. La période Co-
vid a montré ’efficacité de cette arme et 1’absolue
sécheresse de ceeur qu’elle engendrait. Les vieillards
mourant seuls de désespoir parce que les visites
étaient interdites, les personnels suspendus, donc
sans salaires et sans ressources, depuis des mois,
n’ont suscité de la compassion que chez quelques
personnes et quelques communautés, mais rien qui
vienne de ceux qui détiennent le pouvoir.

Les moyens sont divers, fondés toujours sur les
trois mémes calamités : domination, argent, sexe.
Mais le but est bien précis. Le but ¢’est la destruction
de I’humanité, la domination des uns jusqu’a la des-
truction des autres. Le but final c’est I’expulsion du
Christ de la terre des hommes pour parvenir a une
destruction totale, car ceux qui dirigent savent que
tant que le Christ sera présent dans une seule per-
sonne qui répondra & Son amour, dans un seul étre
humain qui résistera a cette pression, il ne pourront
pas gagner.

La est le vrai combat. Les chrétiens ont rougi du
Christ, ont trahi le Christ méme, en sacrifiant a
toutes les idoles pour se faire bien voir du monde. Ils
ont voulu s’ouvrir au monde et le monde a envahi
’Eglise, et I’Eglise n’a plus été en mesure de faire
connaitre la foi en la Bonne Nouvelle, d’apporter



Les Deux Témoins, n°193 juin 2023 5

I’Espérance, de partager la Charité. Les chrétiens at-
tendent des résultats immeédiats, des signes visibles, et
parce qu’ils ne voient plus la présence du Christ a cause
de cet assaut furieux du monde, leur foi devient tiéde.
IIs oublient la Parole du Christ : « Heureux ceux qui
croiront sans avoir vu » (in Saint Jean 20: 29).

Donc, la premiére tache des baptisés, quelle que
soit leur responsabilité dans I’Eglise, consiste & opérer
une conversion. Arréter de regarder le monde « et ses
merveilles », et se retourner vers Dieu pour regarder
Dieu et Son Amour : le Christ en croix, le Christ qui
nous aime jusqu’a donner Sa vie pour chacun d’entre
nous. Conversion qui permet de proclamer « Mon Sei-
gneur et Mon Dieu », puis, de suivre la devise de
Saint Benoit, « ora et labora », « priére et action ».

(30 Fr o R O fop SR

Nous allons vers un écroulement si nous conti-
nuons dans cet esprit de soumission au monde.
Mais, rien n’est perdu. Le Christ le dit dans I’ Apo-
calypse : «I’Agneau les vaincra... AVEC LES
SIENS » (Apocalypse 17: 14). Tant qu’un seul
chrétien restera fidéle au Christ, tant que des catho-
ligues mettront leur volonté et leur intelligence au
service du Christ, tout est possible. Encore faut-il
suivre la volonté de Dieu qui nous a donné « le
mode d’emploi » comme le disait si souvent I’ Abbé
Robert Largier, le fondateur de [’association
UNITE.% | e ————

L'Agneau de Dieu

sur Sion
Tapisserie de
I' Apocalypse, Angers

MEDITATION

« MEDITATION SUR LE MOIS DE JUIN »
Abbé Julien Bacont

S’il fallait attribuer une couleur aux mois de ’an-
née, apres le Bleu et le Blanc de Marie, je décerne-
rais le Rouge et I'Or au mois de juin.

Bleu d’azur et Blanc de pureté, les couleurs de la
Vierge, rendues plus éclatantes par I’exubérance du
printemps.

Bleu et Blanc, couleurs d’idéal et de fidélité. Chemin
douloureux et triomphal ou les ames en quéte de beauté
vont découvrir, jour apres jour, a travers les litanies, les
richesses du cceur de Marie.

[

Jésus retrouvé au temple, Philippe de Champaigne (1602

-1674)

Mois de Mai ; le mois de la trés Sainte Vierge,
cher au cceur du petit peuple de nos paroisses ; piété
des pauvres et des humbles qui cueillent les pre-
miéres fleurs pour les offrir a leur Mere du ciel.
Cantiques un peu naifs, mais qui défient le temps et
jaillissent de cceurs d’enfants éblouis quelques ins-
tants par la beauté du ciel. Offrande d’amour simple
et sans détour au cceur de la Toute Belle, mére de la
divine Grace et Porte du Ciel qui, a son tour, preé-
sente a son divin Fils.

Mai prépare Juin et les deux Cceurs de Jésus
et de Marie y sont liés dans le méme amour et
la méme miséricorde.

Cceur de Marie percé par le glaive,

Cceeur de Jésus transpercé par la lance,

Cceur de Marie a la recherche de I’enfant perdu,
Cceur de Jésus a la poursuite de la brebis égarée,
Cceur de Marie torturé d’angoisse sur le chemin
du Calvaire,

Cceur de Jésus broyé de douleur a cause de nos
péchés,

Cceur de Marie Reine des martyrs,

Cceeur de Jésus rassasié d’opprobre...

On pourrait prolonger longtemps le paralléle.
Jésus n’a-t-il pas déposé, dans le cceur de sa
Mere, toutes les richesses de son propre cceur ?

Voila pourquoi le Blanc et ’ Azur vont se muer
en Rouge et Or.



6  Les Deux Témoins, n°103 juin 2023

Rouge de Sang...

Sang qui coule du cété ouvert,

Sang de la flagellation et du couronnement
d’épines,

Sang des pieds et des mains cloués sur la Croix,

Ruissellement de ’or du soleil levant sur les
moissons mirissantes et du salut de I’ Amour transfi-
gurant le monde...

Sang du jardin de Gethsémani, de la solitude et de
I’abandon...

«j’ai cherché quelqu’un qui me consolit et je
n’en ai point trouvé», chante 1’Offertoire de la
messe du Sacré-Ceeur.

Vous connaissez peut-étre ce negro-spiritual dont
la mélodie rend de fagon saisissante I’angoisse de
I’abandonné : «Quelqu’un frappe a ta porte, 6 pé-
cheur, tu ne réponds pas. Quelqu’un frappe a ta
porte... Si c’était Jésus venant jusqu’a ta porte, 6
pécheur, tu ne réponds pas...lorsqu’on frappe a ta
porte...».

Comprenez-vous alors la plainte du Sacré-Ceeur a
Sainte Marguerite-Marie : «Voici ce Ceeur qui a tant
aimé les hommes et qui en est si peu aimé».

Qui donc répondra a I’appel de Jésus ?
p-0 4

Prodigieuse richesse liturgique de ce mois de juin !

Rouge est ce mois !

Rouge du sang de Pierre et Paul, les premiers
martyrs qui ont proclamé a travers le monde I’'im-
mensité de I’amour de Dieu, et de tous les martyrs de
tous les temps jusqu’a ceux d’aujourd’hui égorgés
dans maintes contrées ou dans les prisons de Chine.

Or est le mois de juin !

Dans la solennité de la Féte-Dieu, triomphe de
I’Eucharistie, rayonnement prodigieux de la Foi en
la Présence réelle et dans la certitude du Salut ;
Lauda Sion salvatorem, lauda Ducem et Pastorem
en hymnis et canticis !

Louez Sion le sauveur, louez le Chef et le Berger,
dans des hymnes et des chants.

Soleil radieux bénissant nos rues et nos cités dans
la majesté des processions ! Lumiere sur les nations,
chantons-nous a propos de Jean le Baptiste, celui qui

déblaie le chemin, trace la route et arrache les ronces.
O3

Rouge et Or sera votre route.

(9% A0 oy R 0 oGV Y

Juin, mois des ordinations.

Vous avez été choisis par le Seigneur pour por-
ter le message et tracer la route. Vous connaitrez
I’odeur acre du sang.

Rouges vos mains écorchées par les pierres
qu’il vous faudra déplacer ; meurtris vos pieds sur
les aspérités du chemin ; endolori votre corps au
long des courses et des veilles ; déchiré votre visage
par les épines des insultes et des railleries ; percé
votre cceur par 1’ingratitude et par la haine.

«Le disciple n’est pas au-dessus de son
Maitre ». « S’ils m’ont hai, ils vous hairont a votre
tour» (Jo. 15: 20, 18). Mais c’est alors que Jésus
donne sa joie : « Votre cceur se réjouira et nul ne
pourta vous ravit votre joie » (J0. 16: 22).

Or sera votre route et vous vous réjouirez devant
les moissons blanchissantes. Vous verrez le soleil
se lever pour inonder de sa lumiere au jardin de
Dieu, car « c’est la gloite de mon Pére que vous
portiez beaucoup de fruit » (Jo. 15, 8).

La vraie joie est celle qui au-dela de toutes les
souffrances du monde, jaillit du fond du cceur dans
la certitude de la victoire finale.

« Je veux que la ou je suis, ils y soient avec
moi, afin qu’ils voient la gloire que vous m’avez
donnée... Je leur ai fait connaitre votre nom, et
je le leur ferai connaitre, afin que ’amour dont
vous m’avez aimé soit en eux, et que je sois moi-
méme en eux » (J0. 17: 24, 26).

Bleu d’azur en vos yeux et Blanc de pureté en
vos ceeurs, que la Sainte Vierge Marie vous meéne,
par le Rouge du don de soi et I’Or de 1’espérance
au Cceur de son Fils pour les é€pousailles éter-
nelles.

Saint Jean Baptiste

Andrea del Sarto
vers 1523

Galerie Palatine

Florence

« TOUVT EST GRACE »




Les Deux Témoins, n°193 juin 2023 7

SPIRITUVALITE

L’ IMMACULEE CONCEPTION
Abbé Robert Largiertf

Toujours tirée d’une réunion de foi de 'année 1967, au mois d’octobre, voici I'étude sur laquelle '’Abbé Robert
Largier a travaillé. Elle porte sur 'lmmaculée Conception. A son propos, il souligne le rapport étroit entretenu
avec le dogme du péché originel et sa prolongation logique dans le dogme de I’Assomption.

TISDORES

« Qui a été congu du Saint Esprit,
Est né de la Vierge Marie »
(Symbole des Apotres)

« Par PEsprit Saint Il a pris chair de la Vierge Marie et S’est fait homme »
(Symbole de Nicée-Constantinople)

Symbole veut dire au sens littéral, signe, expres-
sion, formule, signe de reconnaissance.

Dans un sens plus large, Main offerte, expression,
signe d’unité. Il ne suffit pas d’en faire le signe pour
réaliser I’unité, mais le signe peut porter a I’unité et
I’absence de ce signe peut nuire a I’unité.

De méme, I’expression de notre foi contenue
dans le Credo ne peut suffire pour réaliser 1’acte de
foi, mais cette expression peut porter a la foi, et né-
gliger cette expression peut nuire a la foi (paren-
these qui s’applique a ce point de notre foi qu’est
Marie Immaculée).

La proclamation d’un dogme et la connaissance
que nous allons en prendre ne suffisent pas a cons-
tituer un acte de foi mais elles peuvent y aider si
I’on s’y applique ou au contraire y nuire si on les
néglige.

Annonciation, Fra Angelico

Pour le couvent San Domenico de Fiesole 1430-1432, Prado

En arriere plan, Adam et Eve chassés du paradis terrestre

Les plus anciens qualificatifs appliqués a Marie
depuis le début méme de la vie de I’Eglise sont des
appellations fonctionnelles. Vierge, Mére de Dieu,
pour ne parler que des plus anciens qui sont contenus
dans ’Evangile.

L’Ange, envoyé a une vierge
L’ange a Marie, in Saint Luc 1: 31-32:
« Tu concevras et enfanteras un fils qui sera Fils
du Trés Haut. L’enfant né de Toi sera Saint, il
sera appelé Fils de Dieu ».

Marie a I’ange, ibid. verset 34 :
« Je ne connais pas d’homme, je garde la virgi-
nité » (ceci pour le mot « vierge »),

L’ange a Marie in Saint Luc v. 35 :
« PEsprit viendra sur Toi »;

Pendant le songe de Joseph, in Saint Matthieu 1: 20 :
- « ce qui est congu en Elle est Pouvrage de ’Esprit

ST S Al I R SR I SR i

Saint »

Commentaire pendant le songe de Joseph, ibid. v. 23 :

« Tout cela arrivera pour que fut accompli ce que
. le Seigneur avait prononcé par le Prophéte qui

avait dit ‘Voici que la Vierge concevra et enfantera
un fils et on lui donnera le nom d’Emmanuel, ce
qui veut dire Dieu avec nous’ ».

Elisabeth & Marie, in Saint Luc 1: 42-43 :
« Tu es bénie entre toutes les femmes. D’ou me
vient que la meére de mon Seigneur vienne 2a
mol » ;

Marie dans le Magnificat, ibid. verset 49 :
«le Tout-Puissant a fait pour moi de grandes
choses ».
TR



8  Les Deux Témoins, n°103 juin 2023

Saint Athanase
d'Alexandrie

Icone du |
XVII®™e siécle
Musée ¢
archéologique de
Varna (Bulgarie)

LE COMBAT POUR L’AVANCE DANS LA
CONNAISSANCE DE LA VERITE SUR DIEU

Tout ceci est tellement important, que Jésus soit
Dieu, et que la Sainte Vierge Marie soit Meére de
Dieu, est tellement essentiel a notre foi, que les pre-
miers siécles de I’Eglise sont I’histoire du travail de
la foi et du travail de I’hérésie sur ces deux points
essentiels.

Les trois premiers conciles cecuméniques portent
sur ces sujets : lls sont réunis pour affirmer la foi en
la divinité de Jésus.

T8

ILE CONCILE DE NICEE EN 325|

Arius, prétre d’Alexandrie, propage 1’hérésie qui
sépare du Pére, le Christ et I’Esprit. Si le Christ ne
partage pas la méme substance divine que le Pere, la
Trinité n’existe pas, ou il y a plusieurs Dieux, ou le
Christ n’est pas Dieu. C’est cette derniere hypothese
que professe Arius qui fait du Christ une créature du
Pere.

Le concile de Nicée en 325 consacre la divinité de
Jésus. Le Christ est consubstantiel au Pere, c’est a
dire que la Trinité est un seul Dieu en trois Per-

sonnes.
T3

En dépit du concile de Nicée le combat conti-

nue pendant le IVéme siécle

Arius avait été condamné mais différents groupes
d’évéques le font réhabiliter et, a la faveur de ces hé-
sitations, sa doctrine se répand en Orient et en Occi-
dent et est adoptée par les autorités civiles, 1’empe-
reur d’Orient et sa cour.

Avec les conciles de Rimini et de Séleucie, con-
ciles ariens, I’hérésie envahit I’Eglise tout entiére. En
359, tous les évéques en étaient venus a donner leur
signature a une formulation de la foi qui, en fait, était
hérétique et comme le dit Saint Jérdme : « le monde
chrétien s’étonna d’étre paien ».

Méme le Pape Libere hésite entre les différentes
factions d’évéques et ne sait pas (ou ne peut pas ) im-
poser la vraie foi.

Seuls deux hommes résistent : Saint Hilaire en
Gaule et Saint Athanase en Orient. Mais ils payent
cher leur foi intrépide.

T8

Hilaire, 350,évéque de Poitiers

Devant le courant arianisant, Hilaire résiste en
particulier a I’évéque Saturnin d’Arles. Un concile
des évéques gaulois réunis a Béziers en 356, concile
arien réuni par I’empereur Constance 11, exile Hilaire
et I’expédie en Phrygie. Mais, il continue la-bas son
apostolat en faveur de la vraie foi, tellement vigou-
reusement que les évéques d’Orient le chassent a leur
tour, car ils voulaient pouvoir en fait se mettre d’ac-
cord avec les évéques d’Occident qui, a Rimini la
méme année, acceptaient la foi hérétique.

Le retour en Gaule permet a Hilaire de se battre
sur place, et il réussit a retourner les évéques gaulois
et a leur faire accepter au concile de Paris en 361,
concile chrétien, le terme de consubstantiel.

08

Athanase, 328, patriarche d’Alexandrie
En méme temps, ATHANASE poursuit le méme
travail en Orient. Combattant depuis plus de trente
ans, il obtient au concile d’Alexandrie en 362, concile
chrétien, le retour a la
vraie foi des évéques
orientaux. Jusqu’a sa
mort [en 371], il conti-
nuera le combat pour la
Veérité
T8

2

i

?@‘{
A

% A

R

A
A
NS

Saint Hilaire de Poitiers

0
- 15?@.; q
P
-

¥
0

église paroissiale de
Saint-Romain

Vitrail

.
AN
o=
N

| PN
S/

7

TN %0 \ I
L NN |




Les Deux Témoins, n°193 juin 2023 9

ILE CONCILE DE CONSTANTINOPLE EN 381|

Il fallut encore de longues années pour qu’un se-
cond concile cecuménique reuni en 381 a Constanti-
nople mette fin & I’hérésie arienne en Orient.

Ce concile de Constantinople en 381, dont on
parle peu parce qu’il n’est que le triomphe du moule
de Nicée combattu pendant tout ce milieu du Ve
siécle, confirme la consubstantialité du Pére et du
Fils avec le Saint Esprit. Le dogme de la Trinité
adopté lors du concile de Nicée est ainsi stabilisé par
le Symbole de Nicée-Constantinople qui est récité
lors des messes du dimanche.

O

ILE CONCILE D’EPHESE EN 431

Mais la route libre du cété de la divinité de Jésus-
Christ se retrouve brouillée par I’évéque patriarche
de Constantinople Nestorius qui répand une nou-
velle hérésie en refusant de croire Marie, mere de
Dieu.

En 431, a I’issue du concile d’Ephése, est pro-
clamé qu’en la personne du Christ sont unies deux
natures, divine et humaine. Le Christ est vrai Dieu
et vrai homme. Pour cette raison, la Vierge Marie
est la Mere de Dieu, la Theotokos, celle qui enfante
Dieu.

En 431, est affirmée la foi en Marie Mére de
Dieu.
}97C 4

L’ABOUTISSEMENT AVEC LA
PROCLAMATION DES DOGMES MARIAUX

Depuis il n’y a pas eu ni un concile, ni un pape,
ni un évéque catholique, ni un saint, ni une sainte,
qui ait pris ses distances par rapport a la place que
Marie a dans le plan de Dieu et la foi catholique.

Au contraire, ¢’est un cheeur unanime pour la re-
connaitre comme Vierge et Mere de Dieu, et a tirer
les conséquences de ces affirmations de foi que nous
n’arriverons jamais a epuiser tellement elles sont
pleines de la Révélation infinie de I’Amour de Dieu.

T8

EN 1854, LE DOGME DE L’IMMACULEE

CONCEPTION

L’aboutissement d’un long processus

L’aboutissement de cette recherche de la foli,
c’est la definition dogmatique de Pie IX en 1854 sur
I’Immaculée Conception de Marie. Je dis bien
I’aboutissement, car I’lmmaculée Conception de
Marie n’a pas éte inventée par Pie IX.

L'Immaculée Conception couronnée d'étoiles
Eglise Saint Kilian de Dingsheim (67)

Toute la tradition la plus ancienne, en appelant
Marie « La Nouvelle Eve » était orientée vers cette
idée que Marie aupres du Nouvel Adam qu’est Jésus
avait joué un role aussi important qu’Eve auprés du
premier Adam — Eve pour entrainer Adam dans le
péché originel, Marie pour sauver I’humanité de sa
déviation.

Au VIII¥™ sigcle, on célébrait une féte de la Con-
ception de Marie. Durant tout le Moyen-Age, on ne
cessa de s’opposer entre partisans et adversaires de
I’Immaculée Conception. Vers 1100, un pape consa-
crait a Lyon dans la toute neuve église d’Ainay, un
autel a la Conception Immaculée de Marie et vous
voyez que Lyon a depuis longtemps tenu sa place
dans cette foi de I’Eglise en Marie Immaculée.

Au XVeTe sigcle, cette doctrine est contestée pu-
bliquement par des prédicateurs qui déclarent héré-
tiques ceux qui admettent Marie Immaculée. En ré-
ponse, le pape Sixte IV approuve une messe de 1I’Im-
maculée Conception.

Dans I’affirmation de la doctrine du péché origi-
nel, le Concile de Trente prend soin de laisser la
porte ouverte concernant la conception de Marie.

En fait, pendant encore quelques siécles, I’Eglise
ne se prononcera pas positivement sur ce sujet de
I’Immaculée Conception et se contentera de réprou-
ver I’opinion contraire.

Enfin, en 1854, intervient une définition positive de
Pie IX, définition que se veut infaillible explicitement :

«la doctrine selon laquelle la bienheureuse
Vierge Marie fut des le premier instant de sa Con-
ception, par une griace et un privilege spécial de
Dieu tout-puissant, en vue des mérites de Jésus-
Christ, Sauveur du genre humain, préservée et
exempte de toute souillure de la faute originelle,
est révélée de Dieu ».



10  Les Deux Témoins, n°103 juin 2023

A Lyon, ’antique lieu de pélerinage de Fourviére
était consacré a Marie Immaculée, bien avant qu’on
en definisse le dogme, ce qui explique la joie et les
illuminations des Lyonnais quand ils apprirent en
1854 la proclamation du dogme. Ces illuminations,
pour étre devenues maintenant publiques et méme
commerciales, n’en fondent pas moins le caractére
religieux qui en est I’origine.

[Note de [Iéditeur. Plus grave, depuis les années
2000, la féte lyonnaise a changé d’appellation a linsti-
gation des autorités civiles qui ont méme noyé la soirée
du 8 décembre dans une semaine entiére de festivités
profanes. La féte religieuse et familiale de la Lumiére de
Dieu en Marie, la féte des illuminations des pauvres gens
qui allumaient des bougies a leur fenétre, est devenue la
« féte des Lumiéres » pour opérer une confusion avec
esprit des Lumiéres (du XVllléme siécle) totalement
étranger et méme hostile a la foi chrétienne. Comme Hi-
laire et Athanase en leur temps, il serait bon que chaque
baptisé participe au combat pour le rétablissement de la
vérité : qu’il refuse cette appellation, ne [lutilise pas
comme cela est devenu courant et rectifie systématique-
ment a chaque fois qu’il en a 'occasion cette erreur pour
rappeler le vrai nom de la féte du 8 décembre qui est la
féte de 'lmmaculée Conception célébrée par les illumi-
nations. Comme le disait Soljenitsyne, le vocabulaire fait
partie intégrante du combat que se livrent la vérité et
Perreur]

AR

oo T .. e O
L'Immaculée Conception terrassant le dragon
Francesco Vanni, 1588, San Salvatore, Montalcino,

Le contenu du dogme

A aucun instant de sa vie, Marie n’a été soumise
au peché originel et :

- dés sa conception elle a échappé a la domination
du péché, autrement dit, sa liberté a été totale,

- cela, elle le doit par anticipation a la Rédemp-
tion du Christ.

Vous voyez que ce dogme de I’lmmaculée Con-
ception est incomprehensible en dehors du dogme
du péché originel, sinon nous risquerions de faire de
tout cela des éléments artificiels de notre foi. Or,
cette foi n’est pas un vague fidéisme, mais une ad-
hésion précise de notre confiance a la Révélation ob-
jective de Dieu par une dévotion soutenue depuis de
nombreux siécles et précisée par I’Eglise exercant
son Magistere en 1854,

Ne perdons pas de vue que tout est fonctionnel en
Dieu et dans le plan de Dieu. Rien n’est caprice ni
accessoire, ni contingent. La loi de Dieu est le mode
d’emploi de la Création.

Cette loi consiste essentiellement a traiter la réa-
lité qui nous est offerte avec objectivité, en toute vé-
rité. Cette réalité, c’est que nous sommes des créa-
tures et que nous ne pouvons utiliser la création, la
vie, les étres qu’en observant exactement leur raison
d’étre, leur mode d’emploi.

Si Adam et Eve refusent cette situation et veulent
se faire les propres juges de ce qui est bien et de ce
qui est mal, s’ils se prétendent Dieu eux-mémes,
comme le leur suggere d’ailleurs le démon, ce qui
est commis, ce n’est pas simplement une faute, c’est
une erreur, une inversion.

La situation est faussée, I’orientation de I’huma-
nité est prise de travers, comme un arbre mal planté,
et, de méme que la faute est fonctionnelle, le chati-
ment lui aussi est fonctionnel : il n’est pas le résultat
d’une coléere de Dieu, comme on pourrait dire en
termes humains, de quelqu’un de faché, mais il est
la conséquence.

C’est la situation de gens qui n’ont pas voulu se
situer justement, en verité, a I’égard de leur condi-
tion réelle de créature, dépendante en tout de Dieu.
Si une canalisation se coupe de la source qui I’ali-
mente, elle perd son alimentation, son sens, sa raison
d’étre, sa réussite.

Ainsi est I’homme, n’acceptant pas sa condition
de pauvre par rapport a Dieu, se suffisant a lui-
méme, se voulant riche.



Pour sauver I’homme, il faut réparer cette direc-
tion faussée. Cette restauration est I’ceuvre de Dieu
lui-méme se faisant homme.

Mais, encore faut-il que les hommes accueillent ce
salut, et en particulier Celle qui sera la Mére de ce
Dieu.

Il n’est pas possible que celle qui, au nom de I’hu-
manité accueille le salut de Dieu ne I’accueille pas
pleinement, totalement, avec une liberté qui permette
a toute sa personnalité d’étre un « OUI » a la volonté
de Dieu.

A I’ Annonciation, Dieu attendait ce consentement
de la Vierge a la place de I’humanité tout entiére.

Evidemment, pour Marie cette grace d’étre
exempte du péché originel par son Immaculée Con-
ception est gratuite, comme toute grace de Dieu. Elle
la doit a I’Amour de Dieu, et elle la possede en vue
des mérites de Jésus-Christ.

T8

| EN 1950, LE DOGME DE L’ASSOMPTION \

La proclamation du dogme de I’Immaculée Con-
ception en 1854 constitue 1’aboutissement d’une
longue démarche. Mais ce dogme s’inscrit dans le
chemin qui permet d’avancer dans la connaissance
toujours plus grande de la mission de la Vierge Ma-
rie. Dés 1854 et pendant des dizaines d’années, fi-
deles, membres du clergé, religieux et religieuses de-
mandent d’aller plus loin et de définir le dogme de
I’ Assomption, qui est une féte trés ancienne, recon-
nue d’abord par la tradition, puis par la liturgie des le
Veéme siecle en Orient puis au VIleme siécle en Oc-
cident ; le terme lui-méme d’Assomption étant con-
sacré dés le siécle suivant.

L’Assomption dans la tradition chrétienne con-
siste dans la croyance qu’a sa mort, appelée Dormi-
tion par les Orientaux, la Vierge Marie a été élevée
au ciel dans son ame et dans son corps.

Deux faits vont développer cette dévotion, 1’un
émanant de I’Eglise, ’autre d’un veeu. En 813, le
concile de Mayence introduit 1’Assomption de la
Vierge Marie parmi les fétes d’obligation. En 1638,
apres vingt-trois ans de mariage, le roi Louis XIII,
apprenant que la Reine attend un enfant, consacre la
France [par I'Edit de Saint Germain du 10 février
1638] a Notre Dame, et prescrit que cette consécra-
tion sera solennellement renouvelée tous les ans par
une procession a la date du 15 ao(t, le jour de la féte
de I’Assomption [Le futur Louis XIV nait le 5
septembre 1738].

Les Deux Témoins, n°193 juin 2023 11
PP oAl 3

L'Assomption
Bartolome Esteban Murillo 1618-1682 Prado

L’Assomption devient du fait de ces deux épi-
sodes une féte reconnue par I’ensemble des fideles.
Aussi, ne faut-il pas s’étonner des demandes qui ont
fait suite a la proclamation du dogme de I’Immacu-
Iee Conception. Reconnaissant la source pure de tout
péché dés la conception de la Vierge Marie, il était
logique de poursuivre cette recherche jusqu’a la fin
de sa vie sur terre. A I'Immaculée Conception devait
répondre la montée au ciel de Marie exempte de
toute corruption. C’est le Pape Pie XII, apres avoir
pris conseil aupres de tous les évéques, qui proclame
le dogme de I’ Assomption en 1950.

La conclusion de tout ceci c’est la situation de
Marie, partageant corps et ame la communauté éter-
nelle avec la Sainte Trinité.

C’est ce qu’écrit le Pape Pie XII dans la Consti-
tution Apostolique « Munificentissimus Deus » en
1950 :

« Nous proclamons, déclarons et définissons
que c’est un dogme divinement révélé que Marie,
PImmaculée Mére de Dieu toujours Vierge, a la

b
fin du cours de sa vie terrestre, a été élevée en 4me
b
et en corps a la gloire céleste ».

Et si Elle est notre Mére, c’est comme meére
qu’Elle occupe ce réle pour collaborer avec Jésus a
nous y préparer une place.¥

ROl QRS ol o L g Racs



12  Les Deux Témoins, n°103 juin 2023

MORCEAUVX CHOISIS

UNITE (12) ,
PARMI LES DEUX TEMOINS DANS L’EGLISE :
LE SACERDOCE DU CHRIST DANS L’EGLISE (4)

Marie-Thérése Avon-Soletti

Toujours a propos du Sacerdoce dans I'Eglise, 'étude se poursuit pour découvrir les problémes qui freinent le déve-

loppement de PEglise et les solutions pour libérer les talents donnés par Dieu aux prétres. Aprés la tentation du con-

ciliarisme qui concerne la volonté de domination a lintérieur de la hiérarchie entre le Pape et les évéques, aprés la

tentation de la primauté donnée a la hiérarchie sur le Sacerdoce, se présente une troisiéme tentation, celle de la do-

mination des prétres sur les fidéles qui, elle aussi, peut étre surmontée a la condition de se tourner vers le Christ.
TOSORCSE

LA TENTATION DE LA DOMINATION DES PRETRES SUR LES FIDELES

Il n’est pas question ici des saints prétres, quelle
que soit leur place dans la hiérarchie ou leur fonc-
tion, en pleine lumiere ou obscure, qui sont tournés
vers Dieu, qui ne cherchent qu’a accomplir la vo-
lonté de Dieu, qui sont a I’affiit de tout ce qui peut
épanouir un talent, relever une ame blessée, réchauf-
fer un cceur glacé pour ranimer I’étincelle de Vie,
soigner un esprit désespéré pour 1’amener jusqu’a
I’Espérance, panser une blessure béante pour soula-
ger et apaiser la souffrance. Ces prétres, ils sont
nombreux, et bien souvent inconnus. Ils existent et
ils sont les foyers d’amour sans lesquels la vie serait
insupportable. Ils sont partout. Autant 1’ivraie est
partout dans toutes les tendances de 1’Eglise, autant
le bon grain est présent lui aussi dans tous les mouve-
ments qui font vivre 1’Eglise (in St Matt. 13: 24-30).

Partout, les prétres qui ont donné leur vie pour le
Christ sont bien présents. A certains endroits, ils ne
peuvent développer tout le talent que Dieu leur a
donné parce que la volonté humaine les enserre et les
étouffe. A ceux-1a, il suffira qu’ils puissent trouver un
environnement plus ouvert a la liberté de Dieu pour
briser leurs chaines et épanouir tout ce talent au ser-
vice de I’Eglise. Certains prétres ont atteint cette |i-
berté parce qu’ils sont parvenus a se détacher des en-
traves humaines pour exercer le Sacerdoce du Christ
dont ils sont revétus, avec I’amour de Dieu comme
source, la vérité de Dieu qui rend libre comme moyen,

Saint Jean Bosco
Dom Bosco
1815-1888

la volonté de Dieu pour le bien de I’Eglise et le salut
des &mes comme but. Tous ces prétres qui ont donné
leur vie pour le Christ et 1’Eglise ne connaissent pas
I’esprit de domination, ne confondent pas I’autorité
et I’arbitraire, ne font pas preuve de mépris ni de mal-
veillance. La tentation du cléricalisme ne les effleure
pas. Ils I’ont méme en horreur, justement parce qu’ils
sont du Christ.
97C 4

| LA TENTATION DE L’ABSOLUTISME DANS L’EGLISE |

Mais, pour d’autres prétres, la tentation de la do-
mination des prétres sur les fideles existe bien. Au
lieu d’étre serviteurs, ces prétres se transforment en
maitres. Ils dispensent et les fidéles recoivent. Ils
sont actifs et les fidéles sont passifs. Ils ordonnent et
les fideles obéissent. De leur coté, les fideles partent
du principe que la hiérarchie peut régler par elle-
méme tous les problémes. Le clergé sait et les fidéles
suivent. C’est la tentation de 1’absolutisme dans
I’Eglise, c’est-a-dire de 1’exacerbation de 1’esprit de
domination et de 1’esprit de passivité, qui est a la
source de toutes les autres tentations du cléricalisme.
Et cette tentation est aussi forte chez les prétres qui
dominent que chez les fidéles qui sont soumis. Car a
un esprit de domination exacerbé répond un esprit de
soumission exacerbe.

C’est oublier que toutes les grandes hérésies ont
été inventees par des prétres ou des moines. Et la
faute est aussi grande pour celui qui, par orgueil, in-
vente une théorie qui mutile la Parole de Dieu que
pour celui qui, par oubli de 1’étincelle divine en lui,
suit passivement le mauvais berger.

La division entre clergé et laics a favorise cette
tentation. Pourtant, il n’existe pas de laics dans
I’Eglise puisque tous les baptisés sont le « temple
de Dieu » (1 Corinthiens 3: 16). Tous les fidéles de



Les Deux Témoins, n°193 juin 2023 13

’Eglise sont sanctifiés par les sacrements de Dieu.
Tous sont donc responsables de 1’état de 1’Eglise.
Tous disposent de la volonté et de I’intelligence don-
nées par Dieu pour discerner les bons des mauvais
bergers. Quand le fid¢le suit 1’autorité sans réfléchir,
sans esprit de discernement, ce n’est pas par amour
pour Dieu et pour I’Eglise, mais uniquement par es-
prit de facilité. « J’obéis aux ordres ». Cette phrase,
qui vient du luthéranisme en fait, a été la phrase-clé
de toutes les hérésies et, plus tard, de toutes les idéo-
logies et de tous ceux qui ont suivi les idéologues dans
leur ceuvre de mort. Une telle phrase est indigne d’un
disciple du Christ dont le premier Pape a assuré la li-
berté spirituelle en répondant au sanhédrin : « Il faut
obéir a Dieu plutdt qu’aux hommes » (Actes 5: 29).

L’erreur consiste a croire que 1’Eglise est centrée
sur la hiérarchie. La conséquence se dévoile dans une
obéissance absolue voire aveugle a la hiérarchie, ap-
pelée abusivement « Sainte Obéissance ». Or, la vé-
rité est autre : ’obéissance est a Dieu d’abord, pour
les prétres - qu’ils soient Pape, cardinaux, évéques,
abbés, prétres diocésains, de fraternités ou d’ordre re-
ligieux, etc. - comme pour I’ensemble des fidéles.
L’Eglise est hiérarchique certes, mais non idoléatre.
Son centre ¢’est le Christ.

Le seul refuge, c’est le Christ. Le seul Saint, c’est
le Christ. Le seul fondement, ¢’est le Christ. Le seul
rempart, c’est le Christ. Le seul Sauveur, c’est le
Christ. C’est a partir du Christ, de Sa Parole et de Ses
Sacrements qu’il est possible de reconstruire I’Eglise
pour lui redonner force et vitalité, équilibre et santé.

Si I’Eglise était d’abord une hiérarchie, le Christ
’aurait appelée « hiérarchia ». Or, le Christ a appelé
Son Eglise, non « hiérarchia », mais ecclésia, terme
grec traduit de I’hébreu quahal qui signifie « assem-
blée de ceux qui répondent a I'appel de Dieu ». Le
seul terme correspondant en grec était ecclésia qui
désignait, au VVeme siécle avant Jésus-Christ sous la
démocratie athénienne, 1’« assemblée par convoca-
tion de ceux qui ont le droit de cité a discuter des
affaires publiques et a gouverner la cité
[d’Athénes] ». C’est ce terme d’Ecclésia, d’Eglise,
qui, désormais, désigne 1’Assemblée des citoyens
tous égaux et tous appelés a construire et a défendre

la cité de Dieu.
T3

LA MANIFESTATION DE CETTE TENTATION
A L’EGARD DES FIDELES

Cette tentation de la volonté d’une mainmise de la
hiérarchie sur les fideles se manifeste a propos des
sacrements. L’administration des sacrements de

Christ en majesté
Cathédrale Saint Louis,
Missouri

JC Alpha et Oméga,
bénit de sa main droite,
porte le globe terrestre
dans sa main gauche

baptéme et de mariage, notamment, est exemplaire

de cet état d’esprit. Depuis de longues années, accé-
der a I’un ou a I’autre est devenu un vrai parcours du
combattant pour le fidele. Plusieurs mois a un an
d’entrevues, a des heures précises et en présence des
deux fiancés, sont nécessaires pour le mariage.
Quand, par malheur, les parents n’ont pas fait bapti-
ser leur enfant précocement, ils se voient opposer
parfois un refus pur et simple pendant plusieurs an-
nées (entre 1’age de trois et sept ans selon la volonté
du clergé de I’endroit) puis 1’enfant doit poursuivre
de deux a cing ans de cours assidus ensuite pour re-
cevoir le baptéme. Et si ’enfant décede alors qu’il
n’est pas baptis¢ ?

Et inutile de discuter. Le prétre détient comme
une propriété ce pouvoir de I’administration des sa-
crements dont il dicte les conditions selon sa volonté
ou selon la volonté de sa hiérarchie, peu importe.
Toujours cette volonté humaine, ces efforts humains
que le clergé croit prioritaires alors que la priorité
doit étre a Dieu. Le sacrement, ¢’est d’abord la grace
de Dieu et ensuite la liberté de I’homme. Dieu qui
appelle, I’lhomme qui répond, et le clergé doit étre
présent pour faciliter la rencontre, pour étre le pont
entre Dieu et ’homme, non pour y faire obstacle,
non pour agir comme les « scribes et les phari-
siens » QUi « lient de pesants fardeaux et les impo-
sent sur les épaules des gens » (in Saint Matthieu
23: 2,4). Les fideles se résignent par obligation, sous
peine d’étre privés de sacrement, pas de mariage
sans le nombre voulu d’entrevues, pas de baptéme
sans les cours a suivre sur plusieurs années. Le
chantage s’exerce et les fideles ne pensent qu’a en
étre délivrés. Ce qui devrait étre une belle décou-
verte de I’amour de Dieu se transforme en corvée
dont les fideles attendent la fin avec accablement ou
colére rentrée selon les cas.

Les évéques commandent aux prétres et les
prétres commandent aux fidéles dans une Eglise ol
le pouvoir de domination laisse peu de place non
seulement a la liberté des enfants de Dieu mais aussi
a la confiance en Dieu. Car ¢’est le sacrement qui
donne la grace, qui ouvre le cceur du fidéele, qui fait



14 Les Deux Témoins, n°103 juin 2023

entrer Dieu dans son &me. Les grands discours, les
lecons de morale, les cours de théologie n’apporte-
ront pas le milliardieme de I’étincelle divine. Certes,
les préparations sont nécessaires. Les fiancés doivent
savoir a quoi ils s’engagent ; mais doivent-ils sup-
porter des entretiens souvent insipides et creux pen-
dant plusieurs mois alors que c¢’est la force du con-
sentement et la promesse d’un engagement pour la
vie données devant Dieu qui comptent ? L’enfant
baptisé un peu tardivement doit étre enseigné ; mais
sa formation théologique doit-elle étre si poussée
pendant plusieurs années alors que c’est le baptéme
qui va faire de lui un enfant adoptif de Dieu ? N’est-
ce pas le plus urgent ? C’est le sacrement qui sancti-
fiera le couple et I’enfant, non les paroles humaines.
Et la sainteté passe avant la science, plus encore la
sainteté aide au développement de la science.

A propos de la préparation au mariage, I’ Abbé Ro-
bert Largier écrivait : « Il s’agit d’un sacrement qui
consacre 'homme et la femme dans leur mission
d’époux et de parents. Il est évident que nous
n’avons aucune intention de brader un événement
aussi sacré. La meilleure préparation au sacrement
de mariage est dans 'usage habituel de I'Eucharistie
et du sacrement de Pénitence. Ceux qui sont négli-
gents dans ce domaine ont tout intérét a venir voir le
prétre au plus tot, pour qu’il les aide a reprendre con-
tact avec Dieu » (Feuille paroissiale n°987, 22 no-
vembre 1981).Telle était sa conception. C’étaient les
sacrements qui conduisaient a Dieu et donnaient la
force de Dieu, non les paroles humaines.

Or, au contraire, devant 1’accroissement des di-
vorces, des prétres s’imaginent que plus les cours as-
senés seront longs et copieux (avec devoirs a faire a
la maison) et plus le mariage durera. Hélas, la dé-
monstration du contraire est abondamment établie,
car cette dictature cléricale dure depuis plus de trente
ans déja, et jamais les divorces n’ont été aussi nom-
breux. Il n’est pas question d’accuser les prépara-
tions, mais de comprendre que ces préparations n’ont
rien empéché. Les prétres s’épuisent dans des entre-
tiens, des instructions qui prennent une partie d’un
temps déja bien occupé. Les fidéles s’épuisent a ve-
nir par obligation et non dans la liberté. Que d’efforts
humains, quel visage bureaucratique et autocratique
donne 1’Eglise, surtout en cas de mariage mixte,
combien de fidéles dégodtés ne sont plus jamais re-
venus dans une Eglise dont le clergé se conduit en
maitre absolu.

Quel oubli surtout de la primauté de la grace de
Dieu et de la liberté des enfants de Dieu. « La ou est
PEsprit du Seigneur, 1a est la liberté », s écrit Saint

Laissez venir a moi
les petits enfants

SN =
E L\ ]

Vitrail

o &
w ) | &

Cathédrale Saint Paul
Aurélien,

Saint Pol de Léon

N -
-—>

B

Paul (2 Cor. 3: 17). Justement, c’est cet Esprit qu’il
faudrait que le clergé redécouvre, non I’esprit du
monde qui impose et écrase, mais I’Esprit de Dieu
qui délivre, I’Esprit du Christ qui est « doux et
humble de cceur », Lui dont le « fardeau est léger »
(in St Matt. 11: 29-30). Que ne relisent-ils I’Evan-
gile, non avec un esprit de « savants » (ibid. v. 25)
mais en se faisant petits comme un petit enfant (ibid.
18: 4) afin de comprendre cette Parole du Christ qui
adit : « En vérité, Je vous le dis, si vous ne retout-
nez a I’état des enfants, vous ne pourrez entrer
dans le Royaume des Cieux » (ibid. 18: 3). C’est
dans cette disposition d’esprit, car « C’est quand on
se convertit au Seigneur que le voile tombe » (2
Cor. 3: 16), que la Parole du Christ deviendra claire
pour les prétres : « Venez a Moi, vous tous qui pei-
nez et ployez sous le fardeau, et Moi Je vous sou-
lagerai » (in St Matt. 11: 28). Et alors c’est a la fagon
du Christ qu’ils accueilleront tous les pauvres gens,
certes pécheurs, mais appelés par Dieu et attentifs a
cet appel de Dieu puisqu’ils viennent frapper a la
porte (Ap. 3: 20). Qu’ils comprennent que, dans ces
gens souvent bien lourds et bien ignorants, c’est le
Christ qu’ils recoivent.
:01C

LA MANIFESTATION DE CETTE TENTATION PAR LA
PROMOTION DE « LAICS » A UN CERTAIN POUVOIR

Cette tentation d’une hiérarchie qui se veut le
centre de I’Eglise se révéle méme quand les autorités
de I’Eglise souhaitent mettre des « laics » a 1’hon-
neur dans I’Eglise. Car, alors, ils ne connaissent pas
d’autre honneur que celui du pouvoir et d’une parti-
cipation, méme modeste, a la hiérarchie. Pour cette
raison, quand le Concile Vatican Il a cherché a dé-
velopper la participation des baptisés, la solution
s’est trouvée dans I’entrée de diacres permanents
dans le sacrement de 1’ordre. L’instauration du dia-
conat permanent « comme degreé distinct et perma-
nent du saint ministére » (débat du 29 octobre
1963) a été votée le 30 octobre 1963, instaurant le
diaconat « en tant que degré propre et permanent de
la hiérarchie ». « Au degré inférieur de la hiérar-
chie » certes, est-il noté dans Lumen Gentium



Les Deux Témoins, n°193 juin 2023 15

(n°29), néanmoins il n’a pas paru possible de donner
une mission a I’homme, en tant que masculin, sans y
joindre une notion de pouvoir, sans faire miroiter une
entrée dans la « hiérarchie ». Nulle mention des
femmes, en revanche, a I’époque. Cinquante ans plus
tard, parce que 1’esprit est toujours rivé sur « Qui est
le plus grand ? », I’évocation de diaconesses suit le
méme chemin d’une promesse d’un pouvoir accru,
pour les femmes cette fois.

Or, cette multiplication des degrés avec 1’instau-
ration d’un diaconat permanent présente un danger
pour le Sacerdoce dilu¢ a I’intérieur d’une hiérarchie
qui se renforce toujours plus.

Le diaconat existait dans 1’ Antiquité comme mis-
sion de service. Des diacres ont ensuite été ordonnes
prétres. Mais, ils quittaient alors leur statut de
diacres. L apogée du diaconat se situe dans 1’époque
commencante du Christianisme, entre le Illeme
siécle et le Veme siécle. Le diacre est alors le colla-
borateur le plus proche de I’évéque ainsi que celui
qui organise les missions de charité auprés des com-
munautés chrétiennes. Il ne faut pas oublier que les
évéques de cette époque exercent une autorité a la
fois spirituelle et temporelle dans la mesure ou seule
’Eglise demeure un facteur d’unité et de cohésion
dans un Empire romain finissant.

Puis, nous I’avons vu, I’évéque n’est plus le seul
savant, le seul précheur, le seul centre d’intérét pour
les populations. Les prétres dans les églises exté-
rieures a la cathédrale et dans les campagnes, les
moines avec les ordres religieux qui se succedent
dans une variété et une continuité étonnantes, diver-
sifient les talents du Sacerdoce dans I’Eglise. C’est
alors que la fonction du diacre décline. Peu a peu, le

Sacerdoce prend sa place dans I’Eglise. Quand la
pratique exclusivement urbaine se diffuse dans les
campagnes, ce sont les prétres qui reprennent dans
les territoires €loignés de 1’évéque la mission des
diacres dans la charge de la charité. Puis, les ordres
monastiques se développent a leur tour et organi-
sent la charité de fagon magistrale pour que tous
soient inclus dans la communauté ecclésiale. Les
diacres ont alors fini leur r6le de serviteurs de
1’évéque, seule autorité dans I’Eglise. Plus 1’Eglise
avance dans la compréhension de la connaissance
de la vérité sur Dieu, et plus la compréhension du
mystere du Sacerdoce se développe, plus la diver-
sité de ses missions se révéle. Le diaconat demeure,
mais comme une étape vers le Sacerdoce qui, dix
siecles durant, en dépit de tendances cléricales tou-
jours présentes, prend une place centrale dans
1’Eglise parce que le Christ est le centre de I’Eglise.

Il n’est donc pas étonnant que la résurgence du
pouvoir des évéques avec la réapparition de la col-
legialité accompagne le recul du Sacerdoce et con-
duise a un diaconat permanent lié aux évéques,
mais dont I’esprit est différent de celui de 1’ Anti-
quité. L’Antiquité en était aux balbutiements de la
structure de 1’Eglise, les diacres sont des serviteurs
des prétres épiscopes dans un temps ou les chrétiens
sont peu nombreux et les missions encore mal défi-
nies. Depuis, I’Eglise s’est développée. Au XXéme
si¢cle, 1’esprit n’est plus celui d’une recherche des
personnes pour les missions a accomplir puisque les
missions ont été définies depuis bien longtemps.
Mais, dans la mesure ou aucune autre solution ne
s’est présentée a ’esprit des évéques majoritaires
pour honorer la place des « laics » dans 1’Eglise
que celle d’accorder une part de pouvoir a des

UN LIVRE POUR L’EGLISE DU CHRIST

« UNITE - RETROUVER LE SENS DE DIEU »

Marie-Thérése AVON-SOLETTI

UNITE

13 octobre 2021, 411 pages - Bibliographie - Index - Table des matieres

Retrouver le sens de Dieu

Cet ouvrage, Unité, a pour but d'aider a rebatir I'Eglise sur le Christ. Aux questions
récurrentes qui sont restées sans réponse satisfaisante : chasteté des prétres, place de la
femme dans I'Eglise, unité des chrétiens, cléricalisme, laicisme, "opposition" clergé/fidéles, sont
apportées dans cet ouvrage des réponses fondées sur la Parole de Dieu qui s’intégrent
dans une synthése nécessaire a la compréhension de la situation actuelle.

Livre d'Espérance, Unité rappelle a tous les Chrétiens qu'une reconstruction de I'Eglise est
toujours possible par le moyen de I'unité, a la condition que ce soit sur le seul fondement
qui est le Christ comme I'écrit Saint Paul dans sa |°™ épitre aux Corinthiens (3, 1) :

"De fondement, en effet, nul n'en peut poser d'autre

que celui qui s'y trouve, a savoir |ésus-Christ"

Commande PAR COURRIER,
COMMANDER a Association UNITE - 38 quartier Marcassu - 20225 Cateri
Avec Prénom, Nom, Adresse du destinataire Chéque a l'ordre de : UNITE,

UNITE

Prix: 20 € Frais de port: 5 € ‘ Quantité :.......... | Total @ .o




16  Les Deux Témoins, n°103 juin 2023

« laics » masculins - en oubliant par la méme occa-
sion les femmes composant pourtant la moitié des
membres de 1’Eglise - le recul du Sacerdoce s’en est
ensuivi. Ce n’est que plus de vingt ans apres, en rai-
son d’une baisse dramatique des vocations sacerdo-
tales que le diaconat permanent a été invoqué pour
pallier le manque de prétres. Mais ce n’était pas le
cas en 1963.

Le fait de croire que la solution d’un probléme de
I’Eglise, d’une question dans I’Eglise, d’une avance
dans la compréhension de la volonté de Dieu pour
I’Eglise, passe par Iattribution d’un pouvoir et d’une
entrée dans la hiérarchie prouve que le Christ n’est
plus le centre de I’Eglise mais bien la structure ecclé-
siale qui devient la seule garantie de salut. Or, c’est
une erreur de croire que la hiérarchie puisse résoudre
tous les problémes bien mieux que la sainteté. La
conséquence se découvre dans la certitude que les

efforts humains suffisent et que le salut vient de la hié-
rarchie. Or, en vérité, non. Le salut vient de Dieu qui
combat « avec les siens » (Ap. 17: 14).

08

A la logique des « pensées [...] des hommes » (in
St Matt 16: 23) qui conduisent par un chemin de fa-
cilité a la Mort doit se substituer la logique de la Pen-
sée de Dieu qui par un « chemin abrupt méne a la
Vie » (ibid. 7: 14). Pour rétablir 1’équilibre dans
I’Eglise du Christ, a la volonté humaine qui passe
avant la volonté divine doit se substituer la volonté
divine qui passe avant la volonté humaine. Alors,
tous les prétres, du Pape au plus petit vicaire de pa-
roisse et au moine ordonné du couvent le plus retiré,
redeviendront libres et heureux, libres d’étre le
Christ dans I’Eglise et heureux de servir I’Eglise du
Christ dans le respect de la liberté des enfants de

Dieu. % A suivre

(9% o0 Gy R Do Bom oGy oY

CONNAISSANCE DE L'ART
SAINT THOMAS APOTRE

ST I

4

= s

~/

e

X X4

=

8

Saint Thomas Apdtre
et Architecte tenant |'équerre,

église du Trés Saint Nom

L'incrédulité de Saint Thomas
Le Caravage (1571-1610), vers 1601-
1603, Palais de Sanssouci, Potsdam.

Saint Thomas, APGTRE, part précher |'Evangile
vers I'Est, aux Parthes, aux Perses, et jusqu'en
Inde. ARCHITECTE, il aurait été envoyé par Jésus
auprés du souverain d'un royaume indien pour lui
construire un palais. MARTYR, il meurt percé d'un

Le martyr de Saint Thomas
percé d'un coup de lance
1722-1723

Giovanni Battista Pittoni
(1687-1767)

église San Stae, Venise

de Jésus coup de lance sur l'ordre d'un roi paien.
« SOMMAIRE »
page 2 - Editorial : « Heureux ceux qui croiront sans avoir vu », Marie-Thérése Avon-Soletti
page 5 - Méditation : « Méditation sur le mois de juin » , Abbé Julien Bacon
page 7 - Spiritualité : «L’Immaculée Conception », Abbé Robert Largier
page12 - Morceaux choisis : « Unité (12), Le Sacerdoce du Christ dans I’Eglise (4) » , Marie-Thérése Avon-Soletti
page15 - Lu,vu, entendu : « Un livre pour I’Eglise du Christ : Unité - Retrouver le sens de Dieu »
page16 - Connaissance de I’Art : « Saint Thomas apétre »

Directeur de publication :

Marie-Thérése AVON-SOLETTI - Prix de revient de ce bulletin :

5 euros

OO~



https://fr.wikipedia.org/wiki/Palais_de_Sanssouci

