
L E S  D E U X  T É M O I N S  
 

B U L L E T I N  T R I M E S T R I E L  D E  L I A I S O N  E T  D ’ I N F O R M A T I O N  

A S S O C I A T I O N  U N I T É  -  F O N D A T E U R  A B B É  R O B E R T  L A R G I E R  

3 8 ,  Q U A R T I E R  M A R C A S S O  -  2 0 2 2 5  C A T E R I  -  T é l .  :  0 4  9 5  6 1  7 5  2 5  -  C o u r r i e l  :  unite@wanadoo.fr 

N ° 1 0 3  –  J U I N  2 0 2 3         I S S N  1 6 2 3 - 2 1 3 5  

 
 

 Les Trois Cœurs, celui de Jésus transpercé par le coup de lance en rouge, celui de Marie en bleu et celui de Joseph en blanc, sont enchâssés  les uns dans les 

autres pour représenter l’unité d’amour de la Sainte Famille : Jésus, le Sacerdoce - Marie, la Maternité divine - Joseph, le protecteur du Sacerdoce 
et de la Maternité (in Saint Matthieu 1, 18-25 et 2, 13-23). 

 Les Trois Cœurs sont dans un cadre carré qui symbolise l’Église sainte telle que Saint Jean la voit dans l’Apocalypse (21, 2, 10,16) :  la Sainte Famille   modèle 

de l’Église. 
 Les Trois Cœurs sont inscrits sur fond jaune, la couleur de la Papauté, car l’Église du Christ repose sur Pierre - rocher, guide et pasteur - selon la volonté 

exprimée par Jésus-Christ (in Saint Matthieu 16, 18, in Saint Luc 22, 32 et in Saint Jean 21, 15-17). 
 Les Trois Cœurs sont surmontés de la croix au pied de laquelle sont réunis les deux Témoins  : la Sainte Vierge Marie et Saint Jean l’apôtre, la Femme 

qui est la Maternité divine et le Prêtre revêtu du Sacerdoce du Christ, tous deux tournés vers le Christ, tous deux unis par le Christ, tous deux envoyés 
en mission par le Christ (in Saint Jean 19, 25-27 et Apocalypse 11, 3-12).  

Ainsi se réalise l’unité de l’esprit dans la diversité des talents.  
 

Ce bulletin est tout entier au service de la construction de l’Église comme le demande Saint Paul dans son Épître aux Éphésiens (4, 12-15) :  « orga-
nisant ainsi les saints pour l’œuvre du ministère,  EN VUE DE LA CONSTRUCTION DU CORPS DU CHRIST, au terme de laquelle nous devons parvenir, 
tous ensemble, à ne faire plus qu’un dans la foi et la connaissance du Fils de Dieu, et à  constituer cet Homme parfait, dans la force de l’âge, qui 

réalise la plénitude du Christ. Ainsi nous ne serons plus des enfants, nous ne nous laisserons plus ballotter et emporter à tout vent de la doctrine, 
au gré de l’imposture des hommes et de leur astuce à fourvoyer dans l’erreur. Mais, VIVANT SELON LA VÉRITÉ ET DANS LA CHARITÉ, nous grandi-

rons de toutes manières vers Celui qui est la Tête, le Christ  ». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

« Si je ne vois 

pas dans Ses 

mains la marque 

des clous… si je ne 

mets pas ma main 

dans Son côté, je 

ne croirai pas » 

« Porte ton 

doigt ici : voici 

Mes mains, 

avance ta main 

et mets-la 

dans Mon côté, 

et ne sois plus 

incrédule, mais 

croyant » 

« Parce que tu 

Me vois, tu crois. 

Heureux ceux qui 

croiront sans 

avoir vu » 

« Mon Seigneur 

et mon Dieu ! » 

 

L’incrédulité de Saint Thomas, Duccio di Buoninsegna,  

La Maestà, face arrière, détail, 1260, Sienne 

In Saint Jean 20: 25, 27-29 

mailto:unite@wanadoo.fr


2   Les Deux Témoins, n°103 juin 2023 

 

É D I T O R I A L  
 

«  HEU REUX CEUX  QUI  CRO IRONT SAN S AVOI R VU  »  
i n  S a i n t  J e a n  2 0 :  2 9  

 

M a r i e - T h é r è s e  A v o n - S o l e t t i  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
La Trinité sur terre, Jerónimo Ezquerra, 1875 

PREMIER TEMPS :  
LE DÉVELOPPEMENT DES FORCES DE VIE 

 

Dans un premier temps, quand la civilisation est 

portée par un esprit de construction, le mal est com-

battu pour ce qu’il est : une cause de destruction et 

de malheur pour la population. Il arrive même que, 

dans des sociétés bien équilibrées, le respect de 

l’autre devienne la norme. C’est ainsi que les habi-

tants ne pensent pas à fermer à clé leur maison 

quand ils sortent, que les conducteurs de voiture qui 

se garent quelques minutes pour aller acheter leur 

journal laissent leur clé sur le contact et les papiers 

dans la boîte à gants, que les enfants, les femmes, 

les familles sortent la nuit pour aller se promener, 

prennent les transports en commun après le spec-

tacle ou rentrent à pied sans aucune appréhension. 

Ces temps ont existé et les gens vivaient dans cette 

tranquillité d’esprit dans bien des régions. 
 

Bien plus encore, parce que les facteurs de des-

truction sont maintenus dans des limites précises, 

les œuvres de création peuvent s’épanouir. C’est 

ainsi qu’un foisonnement d’artistes, d’écrivains, de 

poètes, d’architectes, de talents de toutes sortes, ac-

compagne souvent ces périodes. Bien souvent, les 

gens s’étonnent de la concentration de tant de per-

sonnes illustres à certaines époques. Mais c’est 

tout simplement parce que les conditions d’un épa-

nouissement de la vie et des talents ont été réunies 

pour permettre aux créateurs de s’exprimer. Dans 

tous les temps, existent des poètes et des artistes, 

des savants et des médecins, des ingénieurs, des 

compagnons et des paysans. Mais, faut-il encore 

que les capacités de chacun ne soient pas étouffées, 

que ceux qui détiennent l’autorité favorisent ceux 

qui ont reçu ce don de créer, que l’esprit de la po-

pulation soit prêt à accueillir ces merveilles issues 

de l’esprit et de la force de travail de chaque 

membre de la communauté.  
 

Le Moyen-Âge distinguait le prêtre, celui qui 

met son pouvoir de vie au service de la relation entre 

Dieu et les hommes, le chevalier, celui qui met sa 

La situation se dégrade de jour en jour. Les puis-

sances de mort avancent sans que quiconque semble 

en mesure de les arrêter. Les trois calamités dénon-

cées dès l’origine de l’Église : sexe, domination et ar-

gent, triomphent dans le monde d’aujourd’hui. Elles 

triomphent, non seulement, parce qu’elles s’emparent 

de l’esprit des hommes comme cela a toujours existé, 

mais également parce qu’elles sont entrées dans le 

droit qui règle la vie des hommes, dans la législation 

qui s’impose à tous, dans les actes des gouvernements 

qui disposent du pouvoir de coercition, dans bien des 

cours de justice qui décident de l’innocence ou de la 

culpabilité, de ce qui est permis ou interdit. Le mal 

dans ses œuvres de destruction a toujours accompa-

gné la vie des hommes. Mais, la législation, les gou-

vernements, les tribunaux étaient censés le refréner, 

le combattre.  
 

Aujourd’hui, une inversion se produit qui veut que 

l’aspiration au beau, au bien et au vrai soit suspectée 

et la volonté de destruction encouragée, voire impo-

sée. Ce n’est pas la première fois dans l’histoire. Le 

mouvement vers cette attirance pour la mort se dé-

ploie toujours en trois temps.  
 



Les Deux Témoins, n°193 juin 2023    3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

force physique et mentale au service des plus faibles, 

et le paysan, celui qui met son travail et son ingénio-

sité au service de la population. Dans ces périodes, le 

service l’emporte sur l’appât du gain, la gratuité sur 

la convoitise, la réciprocité sur l’égoïsme. 
 

Bien sûr, le mal reste présent. Mais, chacun, y 

compris les voyous, connaît la différence entre ce qui 

construit et ce qui détruit, et la plupart des membres 

de la communauté respecte les limites à ne pas fran-

chir. Et quand ces limites sont franchies, chacun ac-

cepte de subir les conséquences de ses actes.  
 

Oui, ce genre de vie peut exister. Il représente 

d’ailleurs ce qui devrait être la vie normale des po-

pulations, celle qui permet un développement des ta-

lents de toutes les personnes, pauvres ou riches, 

jeunes ou vieux. 
 

 

DEUXIÈME TEMPS :  
LE DÉCLIN DU DÉVELOPPEMENT 

 

Et puis, quand les signes de déclin arrivent car 

rien ne reste jamais en l’état, ce déclin se manifeste 

par une impuissance à repousser le mal. La société 

entre dans un deuxième temps. Le mal est toujours 

poursuivi, le Droit lié à la justice sépare toujours ce 

qui est un facteur de construction et de paix de ce qui 

conduit à la destruction et à la violence. Mais, les lé-

gislateurs, les gouvernements, les juges ne sont plus 

en état de bloquer systématiquement les menées des 

plus riches, des plus arrogants, des plus haineux, et 

le Droit se trouve contaminé par des compromissions 

sans cesse plus envahissantes.  
 

La norme reste la protection de la justice et du 

bien commun et la lutte contre les facteurs de mort. 

Mais la société fonctionne un peu selon le modèle 

des dessous de table. C’est le principe des dessous de 

table qui se généralise dans tous les secteurs. L’ex-

pression est très parlante. Le dessous de table con-

siste dans le fait de donner de l’argent à quelqu’un 

pour l’acheter et le faire agir en sa faveur, mais en 

cachette. L’argent passe d’une main à l’autre 

« SOUS la table » afin que personne ne voit la tran-

saction. Cela implique une conscience de mal faire. 

Il existe encore une honte à agir de cette façon même 

si la facilitée donnée par l’appât du gain et la volonté 

de profiter de la richesse mal acquise pour détourner 

les hommes de la justice, l’emportent. L’argent passe 

avant la justice, mais il reste encore dans l’esprit gé-

néral de la population que cette façon d’agir n’est pas 

correcte. Peu à peu ces pratiques se déploient dans 

des secteurs toujours plus divers. Et les hommes de 

pouvoir, législateurs, gouvernements, juges, même 

s’ils réprouvent ces pratiques se sentent dépassés 

devant l’amplitude qu’elles atteignent dans la so-

ciété. Ils laissent faire puis ils finissent par en profi-

ter eux-mêmes. 
 

Les facteurs de mort restent le mal, mais les 

forces de vie deviennent impuissantes devant la 

contamination des esprits. 
 

 

TROISIÈME TEMPS :  
LA LOI AU SERVICE DES FORCES DE MORT 

 

Enfin, dans un troisième temps, les mentalités 

sont infectées au point de trouver ces pratiques na-

turelles. Ce qui choquait naguère entre dans la 

norme. Ce qui était pratiqué en cachette se fait au 

grand jour. Ce qui était toléré devient légal, c’est-à-

dire issu des autorités publiques . Et ce qui est légal 

s’impose à la société tout entière. 
 

Le temps vient où la conscience ne parvient plus 

à se faire entendre, ni des personnes, ni des commu-

nautés. Les hommes s’habituent. Certes, il reste tou-

jours quelques personnes et quelques communautés 

- « le petit reste » de l’Ancien Testament - pour re-

fuser d’approuver cette inversion des valeurs. Car, 

le troisième temps est bien celui de l’inversion des 

valeurs, quand ce qui était considéré comme des-

tructeur devient bienfaisant et est même protégé 

avec hargne, quand celui qui essaie de défendre la 

vérité ou la liberté est poursuivi, quand la délation 

est encouragée, la vérité bafouée, la liberté répri-

mée, la justice écrasée. Oui, quand le légal l’em-

porte sur tout, quand le légal se sépare du juste, 

quand le légal est asservi à la seule volonté hu-

maine, alors le danger est grand que la société de-

vienne oppressive, parfois dans certains secteurs 

 
Deux chevaliers s'affrontant. Chroniques de Bertrand 

Duguesclin en prose Roman d'Ogier le Danois (vers 1405) 



4   Les Deux Témoins, n°103 juin 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

seulement, parfois dans des domaines toujours plus 

étendus, car cela signifie que la volonté des hommes 

s’impose et privilégie l’esprit de domination et de 

possession.  
 

C’est ainsi que l’esclavage, fléau universel qui 

avait été interdit dans l’Europe chrétienne sous peine 

de mort, renaît en pleine période classique. Simple-

ment, il est cantonné aux autres continents pour res-

pecter la loi territoriale, ce qui explique que les ba-

teaux restaient toujours au large des ports européens. 

Car, si un esclave s’échappait et posait son pied en 

Europe, il était libre de plein droit. Et cette tragédie 

a duré plusieurs siècles procurant une richesse con-

sidérable aux grandes villes portuaires et à des per-

sonnages illustres, y compris des philosophes.  
 

Quand la conscience s’éteint, les populations 

adoptent des mœurs contraires au droit naturel. Ils 

perdent le sens de la justice. Saint Thomas d’Aquin 

l’explique très bien à propos des Germains qui sui-

vaient des traditions de rapt et de pillage parce que, 

explique-t-il, leur conscience était obscurcie par les 

lois humaines qu’il suivaient aveuglément. Ils 

avaient perdu la notion de justice et de respect don-

née par la loi naturelle qui existe dans le cœur de 

chaque homme mais qui peut être étouffée par des 

mœurs barbares. 
 

Aujourd’hui, le même phénomène se reproduit 

avec l’avortement. C’est quand même un être vivant, 

un être humain en devenir qu’on tue à chaque avor-

tement. Et quand le temps a passé, il faut broyer le 

crâne, aspirer les membres pour sortir de force cet 

être vivant du ventre de la mère. Là encore, la tragédie 

ne soulève de protestations que de la part de personnes 

individuelles ou d’associations. Et quand l’euthanasie 

est mise en place, les personnes qui s’en désolent sont 

minoritaires face à l’indifférence générale parce que 

l’esprit des populations a été anesthésié.  
 

Le légal, la loi humaine, suffit. Et même quand le 

législateur ne suit pas assez rapidement la volonté 

humaine, les autorités passent par d’autres circuits 

pour imposer les ordres qu’on leur transmet. 
 

Le Droit qui devrait être au service de la justice 

devient un instrument au service de la seule volonté 

humaine. La loi qui devrait être reliée au Droit et au 

service du bien commun devient elle aussi l’instru-

ment de la volonté humaine, elle-même soumise 

alors à la corruption, au chantage, et à la peur du plus 

fort, du plus riche et du plus haineux. Le même pas-

sage par la légalité s’est vérifié sous le nazisme et 

sous le marxisme, comme sous les régimes les plus 

cruels depuis l’Antiquité, car l’homme a besoin de se 

 

donner des justifications pour assouvir ses pires tur-

pitudes et les imposer aux populations. 
 

 

Nous vivons dans une de ces périodes où le Droit 

est au service de l’esprit de domination et de posses-

sion, où la loi, et la loi imposée dans le monde entier, 

suit la volonté de minorités tellement riches qu’elles 

peuvent acheter la plupart des personnes disposant 

d’une quelconque autorité, où la dépravation des 

mœurs est encouragée par cette obsession de mettre 

le sexe au centre de toutes les préoccupations afin de 

rendre les gens esclaves de leur corps et de leur faire 

perdre toute spiritualité, où les talents sont étouffés 

au profit de la vulgarité et de la médiocrité, où le 

pouvoir utilise l’arme si efficace de la peur comme 

moyen de contrôle de la population. La période Co-

vid a montré l’efficacité de cette arme et l’absolue 

sécheresse de cœur qu’elle engendrait. Les vieillards 

mourant seuls de désespoir parce que les visites 

étaient interdites, les personnels suspendus, donc 

sans salaires et sans ressources, depuis des mois, 

n’ont suscité de la compassion que chez quelques 

personnes et quelques communautés, mais rien qui 

vienne de ceux qui détiennent le pouvoir. 
 

Les moyens sont divers, fondés toujours sur les 

trois mêmes calamités : domination, argent, sexe. 

Mais le but est bien précis. Le but c’est la destruction 

de l’humanité, la domination des uns jusqu’à la des-

truction des autres. Le but final c’est l’expulsion du 

Christ de la terre des hommes pour parvenir à une 

destruction totale, car ceux qui dirigent savent que 

tant que le Christ sera présent dans une seule per-

sonne qui répondra à Son amour, dans un seul être 

humain qui résistera à cette pression, il ne pourront 

pas gagner. 
 

Là est le vrai combat. Les chrétiens ont rougi du 

Christ, ont trahi le Christ même, en sacrifiant à 

toutes les idoles pour se faire bien voir du monde. Ils 

ont voulu s’ouvrir au monde et le monde a envahi 

l’Église, et l’Église n’a plus été en mesure de faire 

connaître la foi en la Bonne Nouvelle, d’apporter 



Les Deux Témoins, n°193 juin 2023    5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

M É D I T A T I O N  
 

«  MÉDITAT ION SUR LE  MOI S DE JUIN  »  
 

A b b é  J u l i e n  B a c o n †  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

l’Espérance, de partager la Charité. Les chrétiens at-

tendent des résultats immédiats, des signes visibles, et 

parce qu’ils ne voient plus la présence du Christ à cause 

de cet assaut furieux du monde, leur foi devient tiède. 

Ils oublient la Parole du Christ : « Heureux ceux qui 

croiront sans avoir vu » (in Saint Jean 20: 29). 
 

Donc, la première tâche des baptisés, quelle que 

soit leur responsabilité dans l’Église, consiste à opérer 

une conversion. Arrêter de regarder le monde « et ses 

merveilles », et se retourner vers Dieu pour regarder 

Dieu et Son Amour : le Christ en croix, le Christ qui 

nous aime jusqu’à donner Sa vie pour chacun d’entre 

nous. Conversion qui permet de proclamer « Mon Sei-

gneur et Mon Dieu », puis, de suivre la devise de 

Saint Benoît, « ora et labora », « prière et action ». 

 

Nous allons vers un écroulement si nous conti-

nuons dans cet esprit de soumission au monde. 

Mais, rien n’est perdu. Le Christ le dit dans l’Apo-

calypse : « l’Agneau les vaincra… AVEC LES 

SIENS » (Apocalypse 17: 14). Tant qu’un seul 

chrétien restera fidèle au Christ, tant que des catho-

liques mettront leur volonté et leur intelligence au 

service du Christ, tout est possible. Encore faut-il 

suivre la volonté de Dieu qui nous a donné « le 

mode d’emploi » comme le disait si souvent l’Abbé 

Robert Largier, le fondateur de l’association 

UNITÉ. 

S’il fallait attribuer une couleur aux mois de l’an-

née, après le Bleu et le Blanc de Marie, je décerne-

rais le Rouge et l’Or au mois de juin. 
 

Bleu d’azur et Blanc de pureté, les couleurs de la 

Vierge, rendues plus éclatantes par l’exubérance du 

printemps. 
 

Bleu et Blanc, couleurs d’idéal et de fidélité. Chemin 

douloureux et triomphal où les âmes en quête de beauté 

vont découvrir, jour après jour, à travers les litanies, les 

richesses du cœur de Marie. 

Mois de Mai ; le mois de la très Sainte Vierge, 

cher au cœur du petit peuple de nos paroisses ; piété 

des pauvres et des humbles qui cueillent les pre-

mières fleurs pour les offrir à leur Mère du ciel. 

Cantiques un peu naïfs, mais qui défient le temps et 

jaillissent de cœurs d’enfants éblouis quelques ins-

tants par la beauté du ciel. Offrande d’amour simple 

et sans détour au cœur de la Toute Belle, mère de la 

divine Grâce et Porte du Ciel qui, à son tour, pré-

sente à son divin Fils. 
 

Mai prépare Juin et les deux Cœurs de Jésus 

et de Marie y sont liés dans le même amour et 

la même miséricorde. 
 

Cœur de Marie percé par le glaive, 

Cœur de Jésus transpercé par la lance, 

Cœur de Marie à la recherche de l’enfant perdu, 

Cœur de Jésus à la poursuite de la brebis égarée, 

Cœur de Marie torturé d’angoisse sur le chemin 

du Calvaire, 

Cœur de Jésus broyé de douleur à cause de nos 

péchés, 

Cœur de Marie Reine des martyrs, 

Cœur de Jésus rassasié d’opprobre… 
 

On pourrait prolonger longtemps le parallèle.  

Jésus n’a-t-il pas déposé, dans le cœur de sa 

Mère, toutes les richesses de son propre cœur ? 
 

Voilà pourquoi le Blanc et l’Azur vont se muer 

en Rouge et Or. 
 

 
Jésus retrouvé au temple, Philippe de Champaigne (1602-1674) 

 

L’Agneau de Dieu 

sur Sion 

Tapisserie de  

l'Apocalypse, Angers  



6   Les Deux Témoins, n°103 juin 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Rouge de Sang… 

Sang qui coule du côté ouvert, 

Sang de la flagellation et du couronnement 

d’épines, 

Sang des pieds et des mains cloués sur la Croix, 
 

Ruissellement de l’or du soleil levant sur les 

moissons mûrissantes et du salut de l’Amour transfi-

gurant le monde… 
 

Sang du jardin de Gethsémani, de la solitude et de 

l’abandon… 
«j’ai cherché quelqu’un qui me consolât et je 

n’en ai point trouvé», chante l’Offertoire de la 

messe du Sacré-Cœur. 
 

Vous connaissez peut-être ce negro-spiritual dont 

la mélodie rend de façon saisissante l’angoisse de 

l’abandonné : «Quelqu’un frappe à ta porte, ô pé-
cheur, tu ne réponds pas. Quelqu’un frappe à ta 
porte… Si c’était Jésus venant jusqu’à ta porte, ô 
pécheur, tu ne réponds pas…lorsqu’on frappe à ta 

porte…». 
 

Comprenez-vous alors la plainte du Sacré-Cœur à 

Sainte Marguerite-Marie : «Voici ce Cœur qui a tant 

aimé les hommes et qui en est si peu aimé». 
 

Qui donc répondra à l’appel de Jésus ? 
 

 

Prodigieuse richesse liturgique de ce mois de juin ! 
 

Rouge est ce mois ! 

Rouge du sang de Pierre et Paul, les premiers 

martyrs qui ont proclamé à travers le monde l’im-

mensité de l’amour de Dieu, et de tous les martyrs de 

tous les temps jusqu’à ceux d’aujourd’hui égorgés 

dans maintes contrées ou dans les prisons de Chine. 
 

Or est le mois de juin ! 

Dans la solennité de la Fête-Dieu, triomphe de 

l’Eucharistie, rayonnement prodigieux de la Foi en 

la Présence réelle et dans la certitude du Salut ; 

Lauda Sion salvatorem, lauda Ducem et Pastorem 
en hymnis et canticis ! 

Louez Sion le sauveur, louez le Chef et le Berger, 

dans des hymnes et des chants. 
 

Soleil radieux bénissant nos rues et nos cités dans 

la majesté des processions ! Lumière sur les nations, 

chantons-nous à propos de Jean le Baptiste, celui qui 

déblaie le chemin, trace la route et arrache les ronces. 
 

 

Rouge et Or sera votre route. 

 

Juin, mois des ordinations. 

Vous avez été choisis par le Seigneur pour por-

ter le message et tracer la route. Vous connaîtrez 

l’odeur âcre du sang. 
 

Rouges vos mains écorchées par les pierres 

qu’il vous faudra déplacer ; meurtris vos pieds sur 

les aspérités du chemin ; endolori votre corps au 

long des courses et des veilles ; déchiré votre visage 

par les épines des insultes et des railleries ; percé 

votre cœur par l’ingratitude et par la haine. 
 

« Le disciple n’est pas au-dessus de son 

Maître ». « S’ils m’ont haï, ils vous haïront à votre 

tour» (Jo. 15: 20, 18). Mais c’est alors que Jésus 

donne sa joie : « Votre cœur se réjouira et nul ne 

pourra vous ravir votre joie » (Jo. 16: 22). 
 

Or sera votre route et vous vous réjouirez devant 

les moissons blanchissantes. Vous verrez le soleil 

se lever pour inonder de sa lumière au jardin de 

Dieu, car « c’est la gloire de mon Père que vous 

portiez beaucoup de fruit » (Jo. 15, 8). 

La vraie joie est celle qui au-delà de toutes les 

souffrances du monde, jaillit du fond du cœur dans 

la certitude de la victoire finale. 
 

« Je veux que là où je suis, ils y soient avec 
moi, afin qu’ils voient la gloire que vous m’avez 
donnée… Je leur ai fait connaître votre nom, et 
je le leur ferai connaître, afin que l’amour dont 
vous m’avez aimé soit en eux, et que je sois moi-

même en eux » (Jo. 17: 24, 26). 
 

Bleu d’azur en vos yeux et Blanc de pureté en 

vos cœurs, que la Sainte Vierge Marie vous mène, 

par le Rouge du don de soi et l’Or de l’espérance 

au Cœur de son Fils pour les épousailles éter-

nelles. 

«  T O U T  E S T  G R Â C E  »  

 

 

 

Saint Jean Baptiste 
 

Andrea del Sarto 

vers 1523 
 

Galerie Palatine 
 

Florence 



Les Deux Témoins, n°193 juin 2023    7 

 

S P I R I T U A L I T É  
 

L’ I MMACU LÉE CONCEPTION  
 

A b b é  R o b e r t  L a r g i e r †  
 

Toujours tirée d’une réunion de foi de l’année 1967, au mois d’octobre, voici l’étude sur laquelle l’Abbé Robert 
Largier a travaillé. Elle porte sur l’Immaculée Conception. À son propos, il souligne le rapport étroit entretenu 
avec le dogme du péché originel et sa prolongation logique dans le dogme de l’Assomption. 

 

« Qui a été conçu du Saint Esprit,  
Est né de la Vierge Marie  » 

(Symbole des Apôtres) 

 

« Par l’Esprit Saint Il a pris chair de la Vierge Marie et S’est fait homme  » 
(Symbole de Nicée-Constantinople) 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Symbole veut dire au sens littéral, signe, expres-

sion, formule, signe de reconnaissance. 
 

Dans un sens plus large, Main offerte, expression, 

signe d’unité. Il ne suffit pas d’en faire le signe pour 

réaliser l’unité, mais le signe peut porter à l’unité et 

l’absence de ce signe peut nuire à l’unité. 
 

De même, l’expression de notre foi contenue 

dans le Credo ne peut suffire pour réaliser l’acte de 

foi, mais cette expression peut porter à la foi, et né-

gliger cette expression peut nuire à la foi (paren-

thèse qui s’applique à ce point de notre foi qu’est 

Marie Immaculée). 
 

La proclamation d’un dogme et la connaissance 

que nous allons en prendre ne suffisent pas à cons-

tituer un acte de foi mais elles peuvent y aider si 

l’on s’y applique ou au contraire y nuire si on les 

néglige. 
 

Les plus anciens qualificatifs appliqués à Marie 

depuis le début même de la vie de l’Église sont des 

appellations fonctionnelles. Vierge, Mère de Dieu, 

pour ne parler que des plus anciens qui sont contenus 

dans l’Évangile.  
 

L’Ange, envoyé à une vierge 
 

L’ange à Marie, in Saint Luc 1: 31-32 : 
« Tu concevras et enfanteras un fils qui sera Fils 
du Très Haut. L’enfant né de Toi sera Saint, il 

sera appelé Fils de Dieu ».  
 

Marie à l’ange, ibid. verset 34 : 
« Je ne connais pas d’homme, je garde la virgi-

nité » (ceci pour le mot « vierge »),  
 

L’ange à Marie in Saint Luc v. 35 : 

« l’Esprit viendra sur Toi »; 
 

Pendant le songe de Joseph, in Saint Matthieu 1: 20 : 
« ce qui est conçu en Elle est l’ouvrage de l’Esprit 
Saint »  

 

Commentaire pendant le songe de Joseph, ibid. v. 23 : 
« Tout cela arrivera pour que fut accompli ce que 
le Seigneur avait prononcé par le Prophète qui 
avait dit ‘Voici que la Vierge concevra et enfantera 
un fils et on lui donnera le nom d’Emmanuel, ce 

qui veut dire Dieu avec nous’ ». 
 

Élisabeth à Marie, in Saint Luc 1: 42-43 : 
« Tu es bénie entre toutes les femmes. D’où me 
vient que la mère de mon Seigneur vienne à 

moi » ;  
 

Marie dans le Magnificat, ibid. verset 49 : 
« le Tout-Puissant a fait pour moi de grandes 

choses ».   
 

 

 
Annonciation, Fra Angelico 

Pour le couvent San Domenico de Fiesole 1430-1432, Prado 

En arrière plan, Adam et Ève chassés du paradis terrestre 



8   Les Deux Témoins, n°103 juin 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

LE COMBAT POUR L’AVANCE DANS LA 

CONNAISSANCE DE LA VÉRITÉ SUR DIEU 
 

Tout ceci est tellement important, que Jésus soit 

Dieu, et que la Sainte Vierge Marie soit Mère de 

Dieu, est tellement essentiel à notre foi, que les pre-

miers siècles de l’Église sont l’histoire du travail de 

la foi et du travail de l’hérésie sur ces deux points 

essentiels.  
 

Les trois premiers conciles œcuméniques portent 

sur ces sujets : Ils sont réunis pour affirmer la foi en 

la divinité de Jésus. 
 

 

LE CONCILE DE NICÉE EN 325  
 

Arius, prêtre d’Alexandrie, propage l’hérésie qui 

sépare du Père, le Christ et l’Esprit. Si le Christ ne 

partage pas la même substance divine que le Père, la 

Trinité n’existe pas, ou il y a plusieurs Dieux, ou le 

Christ n’est pas Dieu. C’est cette dernière hypothèse 

que professe Arius qui fait du Christ une créature du 

Père. 
 

Le concile de Nicée en 325 consacre la divinité de 

Jésus. Le Christ est consubstantiel au Père, c’est à 

dire que la Trinité est un seul Dieu en trois Per-

sonnes.  
 

 

En dépit du concile de Nicée le combat conti-
nue pendant le IVème siècle 

Arius avait été condamné mais différents groupes 

d’évêques le font réhabiliter et, à la faveur de ces hé-

sitations, sa doctrine se répand en Orient et en Occi-

dent et est adoptée par les autorités civiles, l’empe-

reur d’Orient et sa cour.  

Avec les conciles de Rimini et de Séleucie, con-

ciles ariens, l’hérésie envahit l’Église tout entière. En 

359, tous les évêques en étaient venus à donner leur 

signature à une formulation de la foi qui, en fait, était 

hérétique et comme le dit Saint Jérôme : « le monde 

chrétien s’étonna d’être païen ».  

Même le Pape Libère hésite entre les différentes 

factions d’évêques et ne sait pas (où ne peut pas ) im-

poser la vraie foi. 

Seuls deux hommes résistent : Saint Hilaire en 

Gaule et Saint Athanase en Orient. Mais ils payent 

cher leur foi intrépide.  
 

 

Hilaire, 350,évêque de Poitiers  

Devant le courant arianisant, Hilaire résiste en 

particulier à l’évêque Saturnin d’Arles. Un concile 

des évêques gaulois réunis à Béziers en 356, concile 

arien réuni par l’empereur Constance II, exile Hilaire 

et l’expédie en Phrygie. Mais, il continue là-bas son 

apostolat en faveur de la vraie foi, tellement vigou-

reusement que les évêques d’Orient le chassent à leur 

tour, car ils voulaient pouvoir en fait se mettre d’ac-

cord avec les évêques d’Occident qui, à Rimini la 

même année, acceptaient la foi hérétique. 
 

Le retour en Gaule permet à Hilaire de se battre 

sur place, et il réussit à retourner les évêques gaulois 

et à leur faire accepter au concile de Paris en 361, 

concile chrétien, le terme de consubstantiel. 
 

 

Athanase, 328, patriarche d’Alexandrie  

En même temps, ATHANASE poursuit le même 

travail en Orient. Combattant depuis plus de trente 

ans, il obtient au concile d’Alexandrie en 362, concile  

chrétien, le retour à la 

vraie foi des évêques 

orientaux. Jusqu’à sa 

mort [en 371], il conti-

nuera le combat pour la 

vérité  
 

 

 

 

Saint Athanase 

d’Alexandrie 
 

Icône du 

XVIIème siècle 
 

Musée 

archéologique de 

Varna (Bulgarie) 

Saint Hilaire de Poitiers 
 

Église paroissiale de 

Saint-Romain 
 

Vitrail 



Les Deux Témoins, n°193 juin 2023    9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

LE CONCILE DE CONSTANTINOPLE EN 381  
 

Il fallut encore de longues années pour qu’un se-

cond concile œcuménique réuni en 381 à Constanti-

nople mette fin à l’hérésie arienne en Orient.  
 

Ce concile de Constantinople en 381, dont on 

parle peu parce qu’il n’est que le triomphe du moule 

de Nicée combattu pendant tout ce milieu du IVème 

siècle, confirme la consubstantialité du Père et du 

Fils avec le Saint Esprit. Le dogme de la Trinité 

adopté lors du concile de Nicée est ainsi stabilisé par 

le Symbole de Nicée-Constantinople qui est récité 

lors des messes du dimanche. 
 

 

LE CONCILE D’ÉPHÈSE EN 431  
 

Mais la route libre du côté de la divinité de Jésus-

Christ se retrouve brouillée par l’évêque patriarche 

de Constantinople Nestorius qui répand une nou-

velle hérésie en refusant de croire Marie, mère de 

Dieu.  
 

En 431, à l’issue du concile d’Éphèse, est pro-

clamé qu’en la personne du Christ sont unies deux 

natures, divine et humaine. Le Christ est vrai Dieu 

et vrai homme. Pour cette raison, la Vierge Marie 

est la Mère de Dieu, la Théotokos, celle qui enfante 

Dieu. 
 

En 431, est affirmée la foi en Marie Mère de 

Dieu. 
 

 

L’ABOUTISSEMENT AVEC LA 

PROCLAMATION DES DOGMES MARIAUX 
 

Depuis il n’y a pas eu ni un concile, ni un pape, 

ni un évêque catholique, ni un saint, ni une sainte, 

qui ait pris ses distances par rapport à la place que 

Marie a dans le plan de Dieu et la foi catholique. 
 

Au contraire, c’est un chœur unanime pour la re-

connaître comme Vierge et Mère de Dieu, et à tirer 

les conséquences de ces affirmations de foi que nous 

n’arriverons jamais à épuiser tellement elles sont 

pleines de la Révélation infinie de l’Amour de Dieu. 
 

 

EN 1854, LE DOGME DE L’IMMACULÉE 

CONCEPTION 
 

L’aboutissement d’un long processus 

L’aboutissement de cette recherche de la foi, 

c’est la définition dogmatique de Pie IX en 1854 sur 

l’Immaculée Conception de Marie. Je dis bien 

l’aboutissement, car l’Immaculée Conception de 

Marie n’a pas été inventée par Pie IX. 
 

Toute la tradition la plus ancienne, en appelant 

Marie « La Nouvelle Eve » était orientée vers cette 

idée que Marie auprès du Nouvel Adam qu’est Jésus 

avait joué un rôle aussi important qu’Ève auprès du 

premier Adam – Ève pour entraîner Adam dans le 

péché originel, Marie pour sauver l’humanité de sa 

déviation. 
 

Au VIIIème siècle, on célébrait une fête de la Con-

ception de Marie. Durant tout le Moyen-Âge, on ne 

cessa de s’opposer entre partisans et adversaires de 

l’Immaculée Conception. Vers 1100, un pape consa-

crait à Lyon dans la toute neuve église d’Ainay, un 

autel à la Conception Immaculée de Marie et vous 

voyez que Lyon a depuis longtemps tenu sa place 

dans cette foi de l’Église en Marie Immaculée.  

Au XVème siècle, cette doctrine est contestée pu-

bliquement par des prédicateurs qui déclarent héré-

tiques ceux qui admettent Marie Immaculée. En ré-

ponse, le pape Sixte IV approuve une messe de l’Im-

maculée Conception. 
 

Dans l’affirmation de la doctrine du péché origi-

nel, le Concile de Trente prend soin de laisser la 

porte ouverte concernant la conception de Marie. 
 

En fait, pendant encore quelques siècles, l’Église 

ne se prononcera pas positivement sur ce sujet de 

l’Immaculée Conception et se contentera de réprou-

ver l’opinion contraire.  
 

Enfin, en 1854,  intervient une définition positive de 

Pie IX, définition que se veut infaillible explicitement : 
 

« la doctrine selon laquelle la bienheureuse 
Vierge Marie fut dès le premier instant de sa Con-
ception, par une grâce et un privilège spécial de 
Dieu tout-puissant, en vue des mérites de Jésus-
Christ, Sauveur du genre humain, préservée et 
exempte de toute souillure de la faute originelle, 
est révélée de Dieu ». 

 

 
L’Immaculée Conception couronnée d’étoiles 

Église Saint Kilian de Dingsheim (67) 



10   Les Deux Témoins, n°103 juin 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

À Lyon, l’antique lieu de pèlerinage de Fourvière 

était consacré à Marie Immaculée, bien avant qu’on 

en définisse le dogme, ce qui explique la joie et les 

illuminations des Lyonnais quand ils apprirent en 

1854 la proclamation du dogme. Ces illuminations, 

pour être devenues maintenant publiques et même 

commerciales, n’en fondent pas moins le caractère 

religieux qui en est l’origine. 
 

[Note de l’éditeur. Plus grave, depuis les années 

2000, la fête lyonnaise a changé d’appellation à l’insti-

gation des autorités civiles qui ont même noyé la soirée 

du 8 décembre dans une semaine entière de festivités 
profanes. La fête religieuse et familiale de la Lumière de 

Dieu en Marie, la fête des illuminations des pauvres gens 

qui allumaient des bougies à leur fenêtre, est devenue la 

« fête des Lumières » pour opérer une confusion avec 

l’esprit des Lumières (du XVIIIème siècle) totalement 

étranger et même hostile à la foi chrétienne. Comme Hi-

laire et Athanase en leur temps, il serait bon que chaque 

baptisé participe au combat pour le rétablissement de la 

vérité : qu’il refuse cette appellation, ne l’utilise pas 

comme cela est devenu courant et rectifie systématique-

ment à chaque fois qu’il en a l’occasion cette erreur pour 

rappeler le vrai nom de la fête du 8 décembre qui est la 

fête de l’Immaculée Conception célébrée par les illumi-

nations. Comme le disait Soljenitsyne, le vocabulaire fait 

partie intégrante du combat que se livrent la vérité et 

l’erreur]  
 

 

Le contenu du dogme  

À aucun instant de sa vie, Marie n’a été soumise 

au péché originel et :  

- dès sa conception elle a échappé à la domination 

du péché, autrement dit, sa liberté a été totale, 

- cela, elle le doit par anticipation à la Rédemp-

tion du Christ. 
 

Vous voyez que ce dogme de l’Immaculée Con-

ception est incompréhensible en dehors du dogme 

du péché originel, sinon nous risquerions de faire de 

tout cela des éléments artificiels de notre foi. Or, 

cette foi n’est pas un vague fidéisme, mais une ad-

hésion précise de notre confiance à la Révélation ob-

jective de Dieu par une dévotion soutenue depuis de 

nombreux siècles et précisée par l’Église exerçant 

son Magistère en 1854.  
 

Ne perdons pas de vue que tout est fonctionnel en 

Dieu et dans le plan de Dieu. Rien n’est caprice ni 

accessoire, ni contingent. La loi de Dieu est le mode 

d’emploi de la Création.  
 

Cette loi consiste essentiellement à traiter la réa-

lité qui nous est offerte avec objectivité, en toute vé-

rité. Cette réalité, c’est que nous sommes des créa-

tures et que nous ne pouvons utiliser la création, la 

vie, les êtres qu’en observant exactement leur raison 

d’être, leur mode d’emploi. 
 

Si Adam et Eve refusent cette situation et veulent 

se faire les propres juges de ce qui est bien et de ce 

qui est mal, s’ils se prétendent Dieu eux-mêmes, 

comme le leur suggère d’ailleurs le démon, ce qui 

est commis, ce n’est pas simplement une faute, c’est 

une erreur, une inversion.  
 

La situation est faussée, l’orientation de l’huma-

nité est prise de travers, comme un arbre mal planté, 

et, de même que la faute est fonctionnelle, le châti-

ment lui aussi est fonctionnel : il n’est pas le résultat 

d’une colère de Dieu, comme on pourrait dire en 

termes humains, de quelqu’un de fâché, mais il est 

la conséquence. 
 

C’est la situation de gens qui n’ont pas voulu se 

situer justement, en vérité, à l’égard de leur condi-

tion réelle de créature, dépendante en tout de Dieu. 

Si une canalisation se coupe de la source qui l’ali-

mente, elle perd son alimentation, son sens, sa raison 

d’être, sa réussite. 
 

Ainsi est l’homme, n’acceptant pas sa condition 

de pauvre par rapport à Dieu, se suffisant à lui-

même, se voulant riche. 
 

 
L’Immaculée Conception terrassant le dragon  

Francesco Vanni, 1588, San Salvatore, Montalcino,  

 



Les Deux Témoins, n°193 juin 2023    11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Pour sauver l’homme, il faut réparer cette direc-

tion faussée. Cette restauration est l’œuvre de Dieu 

lui-même se faisant homme.  
 

Mais, encore faut-il que les hommes accueillent ce 

salut, et en particulier Celle qui sera la Mère de ce 

Dieu.  
 

Il n’est pas possible que celle qui, au nom de l’hu-

manité accueille le salut de Dieu ne l’accueille pas 

pleinement, totalement, avec une liberté qui permette 

à toute sa personnalité d’être un « OUI » à la volonté 

de Dieu.  
 

À l’Annonciation, Dieu attendait ce consentement 

de la Vierge à la place de l’humanité tout entière. 
 

Évidemment, pour Marie cette grâce d’être 

exempte du péché originel par son Immaculée Con-

ception est gratuite, comme toute grâce de Dieu. Elle 

la doit à l’Amour de Dieu, et elle la possède en vue 

des mérites de Jésus-Christ. 
 

 

EN 1950, LE DOGME DE L’ASSOMPTION 
 

La proclamation du dogme de l’Immaculée Con-

ception en 1854 constitue l’aboutissement d’une 

longue démarche. Mais ce dogme s’inscrit dans le 

chemin qui permet d’avancer dans la connaissance 

toujours plus grande de la mission de la Vierge Ma-

rie. Dès 1854 et pendant des dizaines d’années, fi-

dèles, membres du clergé, religieux et religieuses de-

mandent d’aller plus loin et de définir le dogme de 

l’Assomption, qui est une fête très ancienne, recon-

nue d’abord par la tradition, puis par la liturgie dès le 

Vème siècle en Orient puis au VIIème siècle en Oc-

cident ; le terme lui-même d’Assomption étant con-

sacré dès le siècle suivant. 
 

L’Assomption dans la tradition chrétienne con-

siste dans la croyance qu’à sa mort, appelée Dormi-

tion par les Orientaux, la Vierge Marie a été élevée 

au ciel dans son âme et dans son corps.  
 

Deux faits vont développer cette dévotion, l’un 

émanant de l’Église, l’autre d’un vœu. En 813, le 

concile de Mayence introduit l’Assomption de la 

Vierge Marie parmi les fêtes d’obligation. En 1638, 

après vingt-trois ans de mariage, le roi Louis XIII, 

apprenant que la Reine attend un enfant, consacre la 

France [par l’Édit de Saint Germain du 10 février 

1638] à Notre Dame, et prescrit que cette consécra-

tion sera solennellement renouvelée tous les ans par 

une procession à la date du 15 août, le jour de la fête 

de l’Assomption [Le futur Louis XIV naît le 5  

septembre 1738].  
 

L’Assomption devient du fait de ces deux épi-

sodes une fête reconnue par l’ensemble des fidèles. 

Aussi, ne faut-il pas s’étonner des demandes qui ont 

fait suite à la proclamation du dogme de l’Immacu-

lée Conception. Reconnaissant la source pure de tout 

péché dès la conception de la Vierge Marie, il était 

logique de poursuivre cette recherche jusqu’à la fin 

de sa vie sur terre. À l’Immaculée Conception devait 

répondre la montée au ciel de Marie exempte de 

toute corruption. C’est le Pape Pie XII, après avoir 

pris conseil auprès de tous les évêques, qui proclame 

le dogme de l’Assomption en 1950. 
 

La conclusion de tout ceci c’est la situation de 

Marie, partageant corps et âme la communauté éter-

nelle avec la Sainte Trinité.  
 

C’est ce qu’écrit le Pape Pie XII dans la Consti-

tution Apostolique « Munificentissimus Deus » en 

1950 : 
 

« Nous proclamons, déclarons et définissons 
que c’est un dogme divinement révélé que Marie, 
l’Immaculée Mère de Dieu toujours Vierge, à la 
fin du cours de sa vie terrestre, a été élevée en âme 

et en corps à la gloire céleste ». 
 

Et si Elle est notre Mère, c’est comme mère 

qu’Elle occupe ce rôle pour collaborer avec Jésus à 

nous y préparer une place. 

 
L’Assomption  

Bartolome Esteban Murillo 1618-1682 Prado 



12   Les Deux Témoins, n°103 juin 2023 

 

M O R C E A U X  C H O I S I S  
 

U N I T É  ( 1 2 )  

PARMI LES DEUX TÉMOINS DANS L’ÉGLISE  :   

LE SACERDOCE DU CHRIST DANS L’ÉGLISE (4) 
 

M a r i e - T h é r è s e  A v o n - S o l e t t i  
 

Toujours à propos du Sacerdoce dans l’Église, l’étude se poursuit pour découvrir les problèmes qui freinent le déve-
loppement de l’Église et les solutions pour libérer les talents donnés par Dieu aux prêtres. Après la tentation du con-
ciliarisme qui concerne la volonté de domination à l’intérieur de la hiérarchie entre le Pape et les évêques, après la 
tentation de la primauté donnée à la hiérarchie sur le Sacerdoce, se présente une troisième tentation, celle de la do-
mination des prêtres sur les fidèles qui, elle aussi, peut être surmontée à la condition de se tourner vers le Christ.  

 
 

LA TENTATION DE LA DOMINATION DES PRÊTRES SUR LES FIDÈLES  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Il n’est pas question ici des saints prêtres, quelle 

que soit leur place dans la hiérarchie ou leur fonc-

tion, en pleine lumière ou obscure, qui sont tournés 

vers Dieu, qui ne cherchent qu’à accomplir la vo-

lonté de Dieu, qui sont à l’affût de tout ce qui peut 

épanouir un talent, relever une âme blessée, réchauf-

fer un cœur glacé pour ranimer l’étincelle de Vie, 

soigner un esprit désespéré pour l’amener jusqu’à 

l’Espérance, panser une blessure béante pour soula-

ger et apaiser la souffrance. Ces prêtres, ils sont 

nombreux, et bien souvent inconnus. Ils existent et 

ils sont les foyers d’amour sans lesquels la vie serait 

insupportable. Ils sont partout. Autant l’ivraie est 

partout dans toutes les tendances de l’Église, autant 

le bon grain est présent lui aussi dans tous les mouve-

ments qui font vivre l’Église (in St Matt. 13: 24-30).  
 

Partout, les prêtres qui ont donné leur vie pour le 

Christ sont bien présents. À certains endroits, ils ne 

peuvent développer tout le talent que Dieu leur a 

donné parce que la volonté humaine les enserre et les 

étouffe. À ceux-là, il suffira qu’ils puissent trouver un 

environnement plus ouvert à la liberté de Dieu pour 

briser leurs chaînes et épanouir tout ce talent au ser-

vice de l’Église. Certains prêtres ont atteint cette li-

berté parce qu’ils sont parvenus à se détacher des en-

traves humaines pour exercer le Sacerdoce du Christ 

dont ils sont revêtus, avec l’amour de Dieu comme 

source, la vérité de Dieu qui rend libre comme moyen, 

la volonté de Dieu pour le bien de l’Église et le salut 

des âmes comme but. Tous ces prêtres qui ont donné 

leur vie pour le Christ et l’Église ne connaissent pas 

l’esprit de domination, ne confondent pas l’autorité 

et l’arbitraire, ne font pas preuve de mépris ni de mal-

veillance. La tentation du cléricalisme ne les effleure 

pas. Ils l’ont même en horreur, justement parce qu’ils 

sont du Christ. 
 

 

LA TENTATION DE L’ABSOLUTISME DANS L’ÉGLISE 
 

Mais, pour d’autres prêtres, la tentation de la do-

mination des prêtres sur les fidèles existe bien. Au 

lieu d’être serviteurs, ces prêtres se transforment en 

maîtres. Ils dispensent et les fidèles reçoivent. Ils 

sont actifs et les fidèles sont passifs. Ils ordonnent et 

les fidèles obéissent. De leur côté, les fidèles partent 

du principe que la hiérarchie peut régler par elle-

même tous les problèmes. Le clergé sait et les fidèles 

suivent. C’est la tentation de l’absolutisme dans 

l’Église, c’est-à-dire de l’exacerbation de l’esprit de 

domination et de l’esprit de passivité, qui est à la 

source de toutes les autres tentations du cléricalisme. 

Et cette tentation est aussi forte chez les prêtres qui 

dominent que chez les fidèles qui sont soumis. Car à 

un esprit de domination exacerbé répond un esprit de 

soumission exacerbé.  
 

C’est oublier que toutes les grandes hérésies ont 

été inventées par des prêtres ou des moines. Et la 

faute est aussi grande pour celui qui, par orgueil, in-

vente une théorie qui mutile la Parole de Dieu que 

pour celui qui, par oubli de l’étincelle divine en lui, 

suit passivement le mauvais berger. 
 

La division entre clergé et laïcs a favorisé cette 

tentation. Pourtant, il n’existe pas de laïcs dans 

l’Église puisque tous les baptisés sont le « temple 

de Dieu » (1 Corinthiens 3: 16). Tous les fidèles de 
 

Saint Jean Bosco  

Dom Bosco  

1815-1888 



Les Deux Témoins, n°193 juin 2023    13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

l’Église sont sanctifiés par les sacrements de Dieu. 

Tous sont donc responsables de l’état de l’Église. 

Tous disposent de la volonté et de l’intelligence don-

nées par Dieu pour discerner les bons des mauvais 

bergers. Quand le fidèle suit l’autorité sans réfléchir, 

sans esprit de discernement, ce n’est pas par amour 

pour Dieu et pour l’Église, mais uniquement par es-

prit de facilité. « J’obéis aux ordres ». Cette phrase, 

qui vient du luthéranisme en fait, a été la phrase-clé 

de toutes les hérésies et, plus tard, de toutes les idéo-

logies et de tous ceux qui ont suivi les idéologues dans 

leur œuvre de mort. Une telle phrase est indigne d’un 

disciple du Christ dont le premier Pape a assuré la li-

berté spirituelle en répondant au sanhédrin : « Il faut 

obéir à Dieu plutôt qu’aux hommes » (Actes 5: 29). 
 

L’erreur consiste à croire que l’Église est centrée 

sur la hiérarchie. La conséquence se dévoile dans une 

obéissance absolue voire aveugle à la hiérarchie, ap-

pelée abusivement « Sainte Obéissance ». Or, la vé-

rité est autre : l’obéissance est à Dieu d’abord, pour 

les prêtres - qu’ils soient Pape, cardinaux, évêques, 

abbés, prêtres diocésains, de fraternités ou d’ordre re-

ligieux, etc. - comme pour l’ensemble des fidèles. 

L’Église est hiérarchique certes, mais non idolâtre. 

Son centre c’est le Christ.  
 

Le seul refuge, c’est le Christ. Le seul Saint, c’est 

le Christ. Le seul fondement, c’est le Christ. Le seul 

rempart, c’est le Christ. Le seul Sauveur, c’est le 

Christ. C’est à partir du Christ, de Sa Parole et de Ses 

Sacrements qu’il est possible de reconstruire l’Église 

pour lui redonner force et vitalité, équilibre et santé.  
 

Si l’Église était d’abord une hiérarchie, le Christ 

l’aurait appelée « hiérarchia ». Or, le Christ a appelé 

Son Église, non « hiérarchia », mais ecclésia, terme 

grec traduit de l’hébreu quahal qui signifie « assem-
blée de ceux qui répondent à l’appel de Dieu ». Le 

seul terme correspondant en grec était ecclésia qui 

désignait, au Vème siècle avant Jésus-Christ sous la 

démocratie athénienne, l’« assemblée par convoca-
tion de ceux qui ont le droit de cité à discuter des 
affaires publiques et à gouverner la cité 

[d’Athènes] ». C’est ce terme d’Ecclésia, d’Église, 

qui, désormais, désigne l’Assemblée des citoyens 

tous égaux et tous appelés à construire et à défendre 

la cité de Dieu. 
 

 

LA MANIFESTATION DE CETTE TENTATION  
À L’ÉGARD DES FIDÈLES 

 

Cette tentation de la volonté d’une mainmise de la 

hiérarchie sur les fidèles se manifeste à propos des 

sacrements. L’administration des sacrements de 

 

baptême et de mariage, notamment, est exemplaire 

de cet état d’esprit. Depuis de longues années, accé-

der à l’un ou à l’autre est devenu un vrai parcours du 

combattant pour le fidèle. Plusieurs mois à un an 

d’entrevues, à des heures précises et en présence des 

deux fiancés, sont nécessaires pour le mariage. 

Quand, par malheur, les parents n’ont pas fait bapti-

ser leur enfant précocement, ils se voient opposer 

parfois un refus pur et simple pendant plusieurs an-

nées (entre l’âge de trois et sept ans selon la volonté 

du clergé de l’endroit) puis l’enfant doit poursuivre 

de deux à cinq ans de cours assidus ensuite pour re-

cevoir le baptême. Et si l’enfant décède alors qu’il 

n’est pas baptisé ? 
 

Et inutile de discuter. Le prêtre détient comme 

une propriété ce pouvoir de l’administration des sa-

crements dont il dicte les conditions selon sa volonté 

ou selon la volonté de sa hiérarchie, peu importe. 

Toujours cette volonté humaine, ces efforts humains 

que le clergé croit prioritaires alors que la priorité 

doit être à Dieu. Le sacrement, c’est d’abord la grâce 

de Dieu et ensuite la liberté de l’homme. Dieu qui 

appelle, l’homme qui répond, et le clergé doit être 

présent pour faciliter la rencontre, pour être le pont 

entre Dieu et l’homme, non pour y faire obstacle, 

non pour agir comme les « scribes et les phari-

siens » qui « lient de pesants fardeaux et les impo-

sent sur les épaules des gens » (in Saint Matthieu 

23: 2,4). Les fidèles se résignent par obligation, sous 

peine d’être privés de sacrement, pas de mariage 

sans le nombre voulu d’entrevues, pas de baptême 

sans les cours à suivre sur plusieurs années. Le 

chantage s’exerce et les fidèles ne pensent qu’à en 

être délivrés. Ce qui devrait être une belle décou-

verte de l’amour de Dieu se transforme en corvée 

dont les fidèles attendent la fin avec accablement ou 

colère rentrée selon les cas.  
 

Les évêques commandent aux prêtres et les 

prêtres commandent aux fidèles dans une Église où 

le pouvoir de domination laisse peu de place non 

seulement à la liberté des enfants de Dieu mais aussi 

à la confiance en Dieu. Car c’est le sacrement qui 

donne la grâce, qui ouvre le cœur du fidèle, qui fait 

Christ en majesté  

Cathédrale Saint Louis, 

Missouri 

JC Alpha et Oméga, 

bénit de sa main droite,  

porte le globe terrestre 

dans sa main gauche 



14   Les Deux Témoins, n°103 juin 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

entrer Dieu dans son âme. Les grands discours, les 

leçons de morale, les cours de théologie n’apporte-

ront pas le milliardième de l’étincelle divine. Certes, 

les préparations sont nécessaires. Les fiancés doivent 

savoir à quoi ils s’engagent ; mais doivent-ils sup-

porter des entretiens souvent insipides et creux pen-

dant plusieurs mois alors que c’est la force du con-

sentement et la promesse d’un engagement pour la 

vie données devant Dieu qui comptent ? L’enfant 

baptisé un peu tardivement doit être enseigné ; mais 

sa formation théologique doit-elle être si poussée 

pendant plusieurs années alors que c’est le baptême 

qui va faire de lui un enfant adoptif de Dieu ? N’est-

ce pas le plus urgent ? C’est le sacrement qui sancti-

fiera le couple et l’enfant, non les paroles humaines. 

Et la sainteté passe avant la science, plus encore la 

sainteté aide au développement de la science.  
 

À propos de la préparation au mariage, l’Abbé Ro-

bert Largier écrivait : « Il s’agit d’un sacrement qui 
consacre l’homme et la femme dans leur mission 
d’époux et de parents. Il est évident que nous 
n’avons aucune intention de brader un événement 
aussi sacré. La meilleure préparation au sacrement 
de mariage est dans l’usage habituel de l’Eucharistie 
et du sacrement de Pénitence. Ceux qui sont négli-
gents dans ce domaine ont tout intérêt à venir voir le 
prêtre au plus tôt, pour qu’il les aide à reprendre con-
tact avec Dieu » (Feuille paroissiale n°987, 22 no-

vembre 1981).Telle était sa conception. C’étaient les 

sacrements qui conduisaient à Dieu et donnaient la 

force de Dieu, non les paroles humaines. 
 

Or, au contraire, devant l’accroissement des di-

vorces, des prêtres s’imaginent que plus les cours as-

senés seront longs et copieux (avec devoirs à faire à 

la maison) et plus le mariage durera. Hélas, la dé-

monstration du contraire est abondamment établie, 

car cette dictature cléricale dure depuis plus de trente 

ans déjà, et jamais les divorces n’ont été aussi nom-

breux. Il n’est pas question d’accuser les prépara-

tions, mais de comprendre que ces préparations n’ont 

rien empêché. Les prêtres s’épuisent dans des entre-

tiens, des instructions qui prennent une partie d’un 

temps déjà bien occupé. Les fidèles s’épuisent à ve-

nir par obligation et non dans la liberté. Que d’efforts 

humains, quel visage bureaucratique et autocratique 

donne l’Église, surtout en cas de mariage mixte, 

combien de fidèles dégoûtés ne sont plus jamais re-

venus dans une Église dont le clergé se conduit en 

maître absolu.  
 

Quel oubli surtout de la primauté de la grâce de 

Dieu et de la liberté des enfants de Dieu. « Là où est 

l’Esprit du Seigneur, là est la liberté », s’écrit Saint 

Paul (2 Cor. 3: 17). Justement, c’est cet Esprit qu’il 

faudrait que le clergé redécouvre, non l’esprit du 

monde qui impose et écrase, mais l’Esprit de Dieu 

qui délivre, l’Esprit du Christ qui est « doux et 

humble de cœur », Lui dont le « fardeau est léger » 

(in St Matt. 11: 29-30). Que ne relisent-ils l’Évan-

gile, non avec un esprit de « savants » (ibid. v. 25) 

mais en se faisant petits comme un petit enfant (ibid. 

18: 4) afin de comprendre cette Parole du Christ qui 

a dit : « En vérité, Je vous le dis, si vous ne retour-
nez à l’état des enfants, vous ne pourrez entrer 

dans le Royaume des Cieux » (ibid. 18: 3). C’est 

dans cette disposition d’esprit, car « C’est quand on 

se convertit au Seigneur que le voile tombe » (2 

Cor. 3: 16), que la Parole du Christ deviendra claire 

pour les prêtres : « Venez à Moi, vous tous qui pei-
nez et ployez sous le fardeau, et Moi Je vous sou-

lagerai » (in St Matt. 11: 28). Et alors c’est à la façon 

du Christ qu’ils accueilleront tous les pauvres gens, 

certes pécheurs, mais appelés par Dieu et attentifs à 

cet appel de Dieu puisqu’ils viennent frapper à la 

porte (Ap. 3: 20). Qu’ils comprennent que, dans ces 

gens souvent bien lourds et bien ignorants, c’est le 

Christ qu’ils reçoivent. 
 

 

LA MANIFESTATION DE CETTE TENTATION PAR LA 

PROMOTION DE « LAÏCS » À UN CERTAIN POUVOIR 
 

Cette tentation d’une hiérarchie qui se veut le 

centre de l’Église se révèle même quand les autorités 

de l’Église souhaitent mettre des « laïcs » à l’hon-

neur dans l’Église. Car, alors, ils ne connaissent pas 

d’autre honneur que celui du pouvoir et d’une parti-

cipation, même modeste, à la hiérarchie. Pour cette 

raison, quand le Concile Vatican II a cherché à dé-

velopper la participation des baptisés, la solution 

s’est trouvée dans l’entrée de diacres permanents 

dans le sacrement de l’ordre. L’instauration du dia-

conat permanent « comme degré distinct et perma-

nent du saint ministère » (débat du 29 octobre 

1963) a été votée le 30 octobre 1963, instaurant le 

diaconat « en tant que degré propre et permanent de 

la hiérarchie ». « Au degré inférieur de la hiérar-

chie » certes, est-il noté dans Lumen Gentium 

 

Laissez venir à moi 

les petits enfants 
 

Vitrail 
 

Cathédrale Saint Paul 

Aurélien,  
 

Saint Pol de Léon   



Les Deux Témoins, n°193 juin 2023    15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

UN LIVRE POUR L’ÉGLISE DU CHRIST  
 

« UNITÉ - RETROUVER LE SENS DE DIEU »  
13 octobre 2021, 411 pages - Bibliographie - Index - Table des matières 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

Commande PAR COURRIER, 
COMMANDER à Association UNITÉ - 38 quartier Marcassu - 20225 Cateri  

Avec Prénom, Nom, Adresse du destinataire  Chèque à l’ordre de : UNITÉ,  

Prix : 20 € Frais de port : 5 € Quantité :………. Total : ……………. 
  

(n°29), néanmoins il n’a pas paru possible de donner 

une mission à l’homme, en tant que masculin, sans y 

joindre une notion de pouvoir, sans faire miroiter une 

entrée dans la « hiérarchie ». Nulle mention des 

femmes, en revanche, à l’époque. Cinquante ans plus 

tard, parce que l’esprit est toujours rivé sur « Qui est 

le plus grand ? », l’évocation de diaconesses suit le 

même chemin d’une promesse d’un pouvoir accru, 

pour les femmes cette fois.  
 

Or, cette multiplication des degrés avec l’instau-

ration d’un diaconat permanent présente un danger 

pour le Sacerdoce dilué à l’intérieur d’une hiérarchie 

qui se renforce toujours plus.  
 

Le diaconat existait dans l’Antiquité comme mis-

sion de service. Des diacres ont ensuite été ordonnés 

prêtres. Mais, ils quittaient alors leur statut de 

diacres. L’apogée du diaconat se situe dans l’époque 

commençante du Christianisme, entre le IIIème 

siècle et le Vème siècle. Le diacre est alors le colla-

borateur le plus proche de l’évêque ainsi que celui 

qui organise les missions de charité auprès des com-

munautés chrétiennes. Il ne faut pas oublier que les 

évêques de cette époque exercent une autorité à la 

fois spirituelle et temporelle dans la mesure où seule 

l’Église demeure un facteur d’unité et de cohésion 

dans un Empire romain finissant.  
 

Puis, nous l’avons vu, l’évêque n’est plus le seul 

savant, le seul prêcheur, le seul centre d’intérêt pour 

les populations. Les prêtres dans les églises exté-

rieures à la cathédrale et dans les campagnes, les 

moines avec les ordres religieux qui se succèdent 

dans une variété et une continuité étonnantes, diver-

sifient les talents du Sacerdoce dans l’Église. C’est 

alors que la fonction du diacre décline. Peu à peu, le 

Sacerdoce prend sa place dans l’Église. Quand la 

pratique exclusivement urbaine se diffuse dans les 

campagnes, ce sont les prêtres qui reprennent dans 

les territoires éloignés de l’évêque la mission des 

diacres dans la charge de la charité. Puis, les ordres 

monastiques se développent à leur tour et organi-

sent la charité de façon magistrale pour que tous 

soient inclus dans la communauté ecclésiale. Les 

diacres ont alors fini leur rôle de serviteurs de 

l’évêque, seule autorité dans l’Église. Plus l’Église 

avance dans la compréhension de la connaissance 

de la vérité sur Dieu, et plus la compréhension du 

mystère du Sacerdoce se développe, plus la diver-

sité de ses missions se révèle. Le diaconat demeure, 

mais comme une étape vers le Sacerdoce qui, dix 

siècles durant, en dépit de tendances cléricales tou-

jours présentes, prend une place centrale dans 

l’Église parce que le Christ est le centre de l’Église. 
 

Il n’est donc pas étonnant que la résurgence du 

pouvoir des évêques avec la réapparition de la col-

légialité accompagne le recul du Sacerdoce et con-

duise à un diaconat permanent lié aux évêques, 

mais dont l’esprit est différent de celui de l’Anti-

quité. L’Antiquité en était aux balbutiements de la 

structure de l’Église, les diacres sont des serviteurs 

des prêtres épiscopes dans un temps où les chrétiens 

sont peu nombreux et les missions encore mal défi-

nies. Depuis, l’Église s’est développée. Au XXème 

siècle, l’esprit n’est plus celui d’une recherche des 

personnes pour les missions à accomplir puisque les 

missions ont été définies depuis bien longtemps. 

Mais, dans la mesure où aucune autre solution ne 

s’est présentée à l’esprit des évêques majoritaires 

pour honorer la place des « laïcs » dans l’Église 

que celle d’accorder une part de pouvoir à des 

 

Cet ouvrage, Unité, a pour but d'aider à rebâtir l'Église sur le Christ. Aux questions 
récurrentes qui sont restées sans réponse satisfaisante : chasteté des prêtres, place de la 

femme dans l'Église, unité des chrétiens, cléricalisme, laïcisme, "opposition" clergé/fidèles, sont 
apportées dans cet ouvrage des réponses fondées sur la Parole de Dieu qui s’intègrent 
dans une synthèse nécessaire à la compréhension de la situation actuelle. 
 

Livre d'Espérance, Unité rappelle à tous les Chrétiens qu'une reconstruction de l'Église est 

toujours possible par le moyen de l’unité, à la condition que ce soit sur le seul fondement 
qui est le Christ comme l’écrit Saint Paul dans sa 1ère épître aux Corinthiens (3, 11) :  

"De fondement, en effet, nul n'en peut poser d'autre 
que celui qui s 'y trouve , à savoir Jésus -Christ"  



16   Les Deux Témoins, n°103 juin 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

C O N N A I S S A N C E  D E  L ’ A R T  
 

SAINT THO MA S APÔT RE  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
«  SOMMAIRE »  
page 2 -  Éditorial : « Heureux ceux qui croiront sans avoir vu », Marie-Thérèse Avon-Soletti 

page 5 -  Méditation : « Méditation sur le mois de juin » , Abbé Julien Bacon 

page 7 -  Spiritualité : «L’Immaculée Conception », Abbé Robert Largier  
page 12 -  Morceaux choisis : « Unité (12), Le Sacerdoce du Christ dans l’Église (4) » , Marie-Thérèse Avon-Soletti  

page 15 -  Lu, vu, entendu : « Un livre pour l’Église du Christ : Unité - Retrouver le sens de Dieu » 

page 16 -  Connaissance de l’Art : « Saint Thomas apôtre » 

Directeur  de publicat ion  :  Marie -Thérèse AVON-SOLETTI  -  Pr ix  de rev ient  de ce bu llet in  :  5  euros  

 

Saint Thomas, APÔTRE, part prêcher l’Évangile 

vers l’Est, aux Parthes, aux Perses, et jusqu’en 

Inde. ARCHITECTE, il aurait été envoyé par Jésus 

auprès du souverain d’un royaume indien pour lui 

construire un palais. MARTYR, il meurt percé d’un 

coup de lance sur l’ordre d’un roi païen. 

« laïcs » masculins - en oubliant par la même occa-

sion les femmes composant pourtant la moitié des 

membres de l’Église - le recul du Sacerdoce s’en est 

ensuivi. Ce n’est que plus de vingt ans après, en rai-

son d’une baisse dramatique des vocations sacerdo-

tales que le diaconat permanent a été invoqué pour 

pallier le manque de prêtres. Mais ce n’était pas le 

cas en 1963.  
 

Le fait de croire que la solution d’un problème de 

l’Église, d’une question dans l’Église, d’une avance 

dans la compréhension de la volonté de Dieu pour 

l’Église, passe par l’attribution d’un pouvoir et d’une 

entrée dans la hiérarchie prouve que le Christ n’est 

plus le centre de l’Église mais bien la structure ecclé-

siale qui devient la seule garantie de salut. Or, c’est 

une erreur de croire que la hiérarchie puisse résoudre 

tous les problèmes bien mieux que la sainteté. La 

conséquence se découvre dans la certitude que les 

efforts humains suffisent et que le salut vient de la hié-

rarchie. Or, en vérité, non. Le salut vient de Dieu qui 

combat « avec les siens » (Ap. 17: 14). 
 

 

À la logique des « pensées [...] des hommes » (in 

St Matt 16: 23) qui conduisent par un chemin de fa-

cilité à la Mort doit se substituer la logique de la Pen-

sée de Dieu qui par un « chemin abrupt mène à la 

Vie » (ibid. 7: 14). Pour rétablir l’équilibre dans 

l’Église du Christ, à la volonté humaine qui passe 

avant la volonté divine doit se substituer la volonté 

divine qui passe avant la volonté humaine. Alors, 

tous les prêtres, du Pape au plus petit vicaire de pa-

roisse et au moine ordonné du couvent le plus retiré, 

redeviendront libres et heureux, libres d’être le 

Christ dans l’Église et heureux de servir l’Église du 

Christ dans le respect de la liberté des enfants de 

Dieu. 
À suivre 

 
L’incrédulité de Saint Thomas  

Le Caravage (1571-1610),  vers 1601-

1603,  Palais de Sanssouci, Potsdam. 

 

 
Saint Thomas Apôtre  

et Architecte tenant l’équerre, 
 

Église du Très Saint Nom  

de Jésus 
 

Montréal 

Le martyr de Saint Thomas 

percé d’un coup de lance 

1722-1723 
 

Giovanni Battista Pittoni 

(1687-1767) 
 

Église San Stae, Venise 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Palais_de_Sanssouci

