
L E S  D E U X  T É M O I N S  
 

B U L L E T I N  T R I M E S T R I E L  D E  L I A I S O N  E T  D ’ I N F O R M A T I O N  

A S S O C I A T I O N  U N I T É  -  F O N D A T E U R  A B B É  R O B E R T  L A R G I E R  

3 8 ,  Q U A R T I E R  M A R C A S S O  -  2 0 2 2 5  C A T E R I  -  T é l .  :  0 4  9 5  6 1  7 5  2 5  -  C o u r r i e l  :  unite@wanadoo.fr 

N ° 1 0 8  –  S E P T E M B R E  2 0 2 4         I S S N  1 6 2 3 - 2 1 3 5  

 
 

 Les Trois Cœurs, celui de Jésus transpercé par le coup de lance en rouge, celui de Marie en bleu et celui de Joseph en blanc, sont enchâssés  les uns dans les 

autres pour représenter l’unité d’amour de la Sainte Famille : Jésus, le Sacerdoce - Marie, la Maternité divine - Joseph, le protecteur du Sacerdoce 
et de la Maternité (in Saint Matthieu 1, 18-25 et 2, 13-23). 

 Les Trois Cœurs sont dans un cadre carré qui symbolise l’Église sainte telle que Saint Jean la voit dans l’Apocalypse (21, 2, 10,16) :  la Sainte Famille   modèle 

de l’Église. 
 Les Trois Cœurs sont inscrits sur fond jaune, la couleur de la Papauté, car l’Église du Christ repose sur Pierre - rocher, guide et pasteur - selon la volonté 

exprimée par Jésus-Christ (in Saint Matthieu 16, 18, in Saint Luc 22, 32 et in Saint Jean 21, 15-17). 
 Les Trois Cœurs sont surmontés de la croix au pied de laquelle sont réunis les deux Témoins  : la Sainte Vierge Marie et Saint Jean l’apôtre, la Femme 

qui est la Maternité divine et le Prêtre revêtu du Sacerdoce du Christ, tous deux tournés vers le Christ, tous deux unis par le Christ, tous deux envoyés 
en mission par le Christ (in Saint Jean 19, 25-27 et Apocalypse 11, 3-12).  

Ainsi se réalise l’unité de l’esprit dans la diversité des talents.  
 

Ce bulletin est tout entier au service de la construction de l’Église comme le demande Saint Paul dans son Épître aux Éphésiens (4, 12-15) :  « orga-
nisant ainsi les saints pour l’œuvre du ministère,  EN VUE DE LA CONSTRUCTION DU CORPS DU CHRIST, au terme de laquelle nous devons parvenir, 
tous ensemble, à ne faire plus qu’un dans la foi et la connaissance du Fils de Dieu, et à  constituer cet Homme parfait, dans la force de l’âge, qui 

réalise la plénitude du Christ. Ainsi nous ne serons plus des enfants, nous ne nous laisserons plus ballotter et emporter à tout vent de la doctrine, 
au gré de l’imposture des hommes et de leur astuce à fourvoyer dans l’erreur. Mais, VIVANT SELON LA VÉRITÉ ET DANS LA CHARITÉ, nous grandi-

rons de toutes manières vers Celui qui est la Tête, le Christ  ». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

« LA  MOISSON  EST  A BONDANTE ,  MAIS  L E S  OUVRIE RS  P EU  NOMBREUX  ;   

P R I E Z  DONC  L E  MAÎTRE  DE  LA  MOISSON  D ’ENVOYER  DES  OUVRIERS  DANS SA  MOISSON  » 

 

 

In St Luc 10: 2 

Ce Bulletin est consacré entièrement au prêtre dans l’Église. La dérive qui atteint 
tous les milieux catholiques, des plus progressistes aux plus traditionalistes, éloigne les 
fidèles des vrais centres d’intérêt dont un chrétien devrait avoir le souci. Tout est centré 
sur les hommes d’Église, la hiérarchie, le Pape, les évêques, qui sont essentiels à l’Église, 
qui sont la colonne vertébrale de l’Église. Il est bien vrai que la colonne vertébrale sou-
tient le corps, lui donne la liberté de se mouvoir. Elle est la structure du corps.  

Mais, la structure ne saurait faire oublier la tête qui est le Christ, ni l’âme qui  
soutient la vie spirituelle de l’Église par les sacrements. Le premier problème du catho-
licisme aujourd’hui se révèle dans cet oubli du Christ qui vient après tant d’autres  
préoccupations et provoque cette perte du sens du sacré.  

La question est souvent posée. Comment relever l’Église et la civilisation  
chrétienne ? C’est trop difficile, croit-on. Oui, c’est difficile. Mais, la solution existe :  

Remettre le Christ au centre de l’Église, au centre des pensées, des cœurs et des 
actions, redonner au prêtre la place qui est la sienne, comme serviteur de Dieu et  
du salut des fidèles, retrouver la mission de la femme dans l’Église qui est celle de la 
maternité surnaturelle. La solution existe, encore faut-il vouloir y croire et s’y atteler. 

Tous les articles de ce Bulletin sont écrits par deux prêtres, l’Abbé Robert Largier 
(fondateur de l’association Unité) et l’Abbé Julien Bacon (continuateur), qui ont consa-
cré leur vie à accomplir la mission que Dieu leur a confiée : être prêtre de Jésus-Christ. 
Ils proclament la centralité du Christ dans l’Église nécessaire au bonheur des fidèles et 

le caractère vital du sacerdoce dans l’Église voulu par le Christ.  

Saint Jean-Marie Vianney (1786-1859), prêtre français, Curé d’Ars (Ain) pendant 41 ans, église Saint Julien du Fohet, Puy-de-Dôme  

mailto:unite@wanadoo.fr


2   Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024 

 

M É D I T A T I O N  
 

P RÊTRE  DE J ÉSU S -C HRIST   

«  RECONNAIS ,  Ô  P RÊTRE,  TA  DI GNITÉ  !  »  
 

A b b é  J u l i e n  B a c o n †  
 

PRÊTRE DE JÉSUS-CHRIST 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Trois mots qu’il faudrait graver en lettres de feu sur 

notre cœur. Trois mots qui devraient soutenir sou-

vent notre méditation et nourrir notre prière jusqu’à 

l’extase ! 
 

«  P R Ê T R E  D E  J É S U S - C H R I S T  !  »  
 

Combien de fois avons-nous su répéter ces mots dans 

nos moments de doute et d’angoisse, devant les mes-

quineries ou les injures d’un monde qui ne croit plus 

aux valeurs sacrées, quand le découragement nous me-

nace ou quand les tentations du monde se font plus in-

sidieuses ? Savons-nous alors nous arrêter, regarder 

notre crucifix, et lentement en pesant bien chaque mot, 

redire : « je suis prêtre de Jésus-Christ » ? 
 

On me parlait dernièrement d’un prêtre malade qui, 

parfois avait du mal à suivre la conversation. Il se 

plaisait, à ces moments-là, à redire : « Je suis prêtre 

de Jésus-Christ ». C’était une façon pour lui de rap-

peler que, s’il était conscient de son état, il conser-

vait le sens de sa dignité et sa confiance en Celui qui 

l’avait choisi. 
 

Nous avons été marqués profondément par les 

abandons de tant et tant de ceux qui avaient accepté 

de suivre Jésus. Nous sommes bouleversés par les 

continuelles remises en question, les contestations, 

les revendications de toute une aile avant-gardiste du 

clergé. Nous sommes ahuris devant certaines exi-

gences hargneuses de vacances, de journées de re-

pos… N’en a-t-on pas entendus certains récemment, 

au cours d’une réunion avec leur évêque, évoquer 

pour eux le problème des trente-cinq heures ! Le 

prêtre serait-il devenu un simple fonctionnaire dé-

pendant des aléas du syndicat et de la Sécurité so-

ciale, pressé de se croiser les bras, son horaire étant 

bouclé ? 
 

Ce n’est pas ainsi que nous avions été formés, ce 

n’est pas l’idéal que nous avions ambitionné quand, 

au jour du pas définitif, nous avons dit : « Dans la 
simplicité de mon cœur, Mon Dieu, joyeusement, 

je Vous ai TOUT donné » (1er Chro. 29: 17). 

TOUT… c’est bien cela, Jésus demande tout, et 

nous : « Celui en qui Je demeure porte beaucoup 

de fruit » (in Saint Jean 15: 5).  
 

 
Christ-Pantocrator, Sainte-Sophie, Mosaïque, 

main gauche : Saintes Écritures, main droite, geste d’enseignement 

Mais Jésus ne demeure pas dans un petit coin que 

l’on voudrait bien Lui concéder. Il veut toute la place, 

et c’est seulement à ce prix « que Sa joie est en nous 

et que notre joie est parfaite » (in St Jean 15: 11). 
 

La recherche de résultats tangibles et immédiats, la 

soif d’une action spectaculaire, le désir sincère de 

transformer le monde qui nous entoure, ont conduit 

certains apôtres à accorder le primat à la pastorale 

sans un souci suffisant de la doctrine qui aurait dû 

soutenir leur activité.  
 

C’est Dieu qu’il faut révéler aux hommes et les 

hommes qu’il faut amener à Dieu. Comment par-

ler de Dieu s’Il n’est pas l’objet de notre connais-

sance, s’Il n’a pas saisi toute notre intelligence, s’Il 

ne réside pas au fond de notre cœur ? On ne peut 

bien parler que de ce que l’on connaît, on ne peut se 

passionner que de ce que l’on aime, on ne peut aimer 

que ce que l’on connaît. Une pastorale qui ne s’ap-

puie pas sur une connaissance doctrinale solide ne 

peut que dériver. On se contente vite du seul social ; 

on passe du social au socialisme et du socialisme au 

fonctionnarisme. On ne regarde plus le monde 

qu’avec des yeux d’homme. Même s’il reste géné-

reux ce regard demeure dans l’horizontal, et « à 

force de regarder le monde (comme disait Maurice 

Clavel), on finit par s’y intégrer ». 
 



Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024    3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

« AGNOSCE, O SACERDOS, DIGNITATEM TUAM » 
« RECONNAIS, Ô PRÊTRE, TA DIGNITÉ » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Le prêtre n’est ni un intermédiaire ni un fonction-

naire. Le sacrement de l’ordre est un sacrement à ca-

ractère, c’est-à-dire qu’il transforme ontologique-

ment celui qui le reçoit. Ainsi le prêtre se distingue 

du militant, du chrétien engagé, du responsable de 

mouvement, du pasteur des églises réformées. Sa 

consécration est incluse dans celle du Christ. C’est un 

être nouveau qui naît de l’acte consécratoire ; il fait 

corps avec le Christ, enraciné avec lui et en lui, il 

entre avec lui au cœur du mystère trinitaire et parti-

cipe à l’union hypostatique. 
 

Il n’y a qu’un seul sacerdoce, c’est celui de Jésus-

Christ. Nous ne sommes prêtres que revêtus du 

sacerdoce du Christ et ce sacerdoce est victimal. 

Le Christ ne S’est incarné que pour le sacrifice ré-

dempteur. Il a été consacré au jour de Son Incarnation 

pour ce sacrifice qui a pour but de restaurer l’homme 

dans sa dignité première. C’est ce sacrifice qui libère 

de la servitude du péché. Incarnation et Rédemption 

ne font qu’un. La grandeur du Sacerdoce réside dans 

la grandeur du sacrifice du Christ. Par le sacrement 

nous avons été rendus conformes au Christ, chef du 

Corps Mystique pour l’oblation et le sacrifice. Et notre 

sacerdoce n’est pas nôtre, il est celui du Christ. Il est 

exactement le même et ce sacerdoce est sacrificiel.  
 

Si bien que le prêtre seul, le prêtre isolé, n’en dé-

plaise à certains, est toujours prêtre parce qu’il est le 

Christ célébrant le sacrifice. C’est le sacrifice qui est 

au centre et non la parole. Dès que l’on fait fi de cet 

aspect essentiel du sacerdoce, on est condamné à par-

tir à la dérive. C’est ce qu’ont fait trop souvent ceux 

qui aujourd’hui remettent en question leur sacerdoce 

et se disent en perte d’identité. 
 

Comme pour le Christ, notre action première est 

œuvre rédemptrice, dans le renouvellement de l’of-

frande faite au Calvaire, dans l’actualisation du sa-

crifice de la Croix et la dispensation des grâces qui 

en découlent à travers les sacrements… Au centre 

de la vie du prêtre, il y a la Messe. Il est l’homme 

de la Messe et, par la Messe, des sacrements. 
 

Comment comprendre alors les prêtres qui célè-

brent la messe simplement quand « ça leur dit » ? 

Ou ceux qui proclament avec assurance qu’ils « ne 

sont pas des distributeurs de sacrements » ? Certes, 

il est, comme je viens encore de l’entendre procla-

mer après une ordination sacerdotale, « le frère des 

hommes, le rassembleur, l’entraîneur, le ministre 

de la parole, un signe de communion… » ; mais il 

est beaucoup plus que cela. Cela, le militant syndi-

caliste ou politique peut l’être aussi, de même que 

l’homme d’œuvres, le simple chrétien engagé, le 

rabbin, l’iman, le pasteur… 
 

« Prêtre de Jésus-Christ » revêt une autre dimen-

sion, verticale celle-là, qui relie directement à Dieu.  

« Apprends à connaître, ô chrétien, ta dignité, 
et, devenu participant de la nature divine… ». 

 

Il est bien connu ce passage d’une homélie du pape 

Saint Léon, que nous récitions aux matines de Noël 

dans l’ancien bréviaire. Si elle s’applique au chrétien 

divinisé par l’Incarnation du Verbe de Dieu, à com-

bien plus forte raison pouvons-nous l’appliquer au 

prêtre, choisi pour continuer le sacerdoce du Christ sur 

terre, et identifié au Christ dans et par ce sacerdoce : 

« Agnosce, o sacerdos, dignitatem tuam ». 

 

À l’heure où tant de prêtres doutent d’eux-

mêmes, en recherche qu’ils sont de leur identité, 

n’ayons pas peur de cette expression : « reconnais, 

ô prêtre, ta dignité » et fais-la connaître au cœur des 

fidèles. Certes, il ne s’agit nullement de la recon-

naître pour en tirer vanité ou pour exercer une puis-

sance temporelle. Il ne s’agit pas de la reconnaître 

pour vivre en potentat dans un néo-cléricalisme, ou 

pour tirer quelque avantage d’une position respectée 

et respectable. Ce serait le contraire de l’humilité. 

Or, l’humilité est une vertu inhérente au sacerdoce : 

à la kénose du Fils de Dieu doit correspondre 

l’anéantissement de ses apôtres. C’est bien ce que 

nous enseigne le geste du Christ au soir du Jeudi-

Saint. L’introduction solennelle de Saint Jean ne 

saurait déboucher sur un simple lavement des pieds. 

Il s’agit bien de l’humilité du serviteur qui va donner 

sa vie pour le salut du monde, et elle se rattache au 

sacrifice eucharistique qui en est le centre. Le prêtre 

qui refuse la vertu d’humilité se sépare du Christ par 

le fait même, car le Christ a aimé jusqu’au bout de 

l’amour et cet amour se prolonge dans et par le 

Saint Antoine 

 de Padoue avec 

l’Enfant-Jésus, 
 

prêtre franciscain 

portugais, 

Docteur de l’Église, 
 

église 

Saint Jacques 

le Majeur, 

Nice 



4   Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

sacerdoce. Reconnaître cette dignité se sera donc 

fortifier notre foi dans cet amour de Dieu qui nous a 

appelés. Grande doit être cette foi aux heures d’an-

goisse et de doute pour trouver le courage de mar-

cher encore et de lutter toujours. Grande doit être 

notre foi aux heures de tentation pour en tirer la force 

de vaincre et de rester fidèle. Grande elle doit être, 

quand le péché s’étale autour de nous et que le 

monde nous enveloppe de ses sollicitations perfides, 

pour être le saint dont ce monde a besoin. 
 

Or, cette grandeur du sacerdoce, le monde ne veut 

plus la reconnaître, et notre époque assiste à un as-

saut de toutes les forces de l’enfer pour abolir tout le 

respect et la vénération dont le prêtre était entouré. 

Que les puissances de l’enfer s’acharnent ainsi, il n’y 

a pas de quoi s’étonner. Jésus n’a-t-Il pas dit aux 

apôtres : « si le monde vous hait, sachez qu’il M’a 

haï avant vous… » (in Saint Jean 15: 18). Mais ce 

qui nous fait mal et nous porte parfois au décourage-

ment et finit par ébranler nos convictions, c’est l’at-

titude de nos chrétiens, quand ce n’est pas celle de 

quelques prêtres eux-mêmes. Ils ont perdu le sens du 

sacerdoce. On leur a dit tant de choses, on leur a in-

sufflé un tel esprit d’égalitarisme, on a monté en 

épingle tant et tant de faits divers, qu’ils ne voient 

plus dans le prêtre qu’un homme comme un autre, 

un homme qu’à l’occasion ils méprisent, quelqu’un 

qui exerce un métier que n’importe qui pourrait 

choisir, pourvu qu’il lui plaise et qu’il pourrait aban-

donner au gré de son caprice. Cela étant, pourquoi 

ces chrétiens ne pourraient-ils pas grimper sur l’au-

tel pour distribuer les sacrements (pour autant que 

ces sacrements conservent encore quelque chose de 

sacré !) quand le prêtre est absent, un peu comme le 

bricoleur fait le travail de l’homme de métier quand 

celui-ci demande trop cher ! 
 

Non, le prêtre n’est pas un homme comme les 

autres. Tiré du milieu des hommes il a été mis à part 

(segregatus), il a été consacré au service de Dieu. 

« Vous n’êtes plus du monde » (in Saint Jean 15: 

19), c’est Jésus qui le dit et il faut relire tout le cha-

pitre 15 de Saint Jean. Cela, il faut le dire et le re-

dire, l’expliquer sans nous lasser, le faire com-

prendre à ceux que Dieu nous a confiés, avec beau-

coup de patience et d’amour ; le faire comprendre 

par notre vie, par ce feu de l’esprit qui brûle en nous. 

Que l’on puisse dire de nous ce que cet avocat de 

Lyon disait du Curé d’Ars : « j’ai vu Dieu dans un 

homme ».  
 

Car c’est bien de cela qu’il s’agit, c’est du sacer-

doce du Christ que le prêtre est grand. Les prêtres 

sont conjoints aux évêques dans l’honneur sacer-

dotal en vertu du sacrement de l’ordre, à l’image 

du Christ Prêtre suprême et éternel. On l’a peut-être 

un peu trop oublié aujourd’hui. J’ai entre les mains 

le numéro d’un bulletin entièrement consacré au 

prêtre. Il y a de belles choses, il y a d’excellentes 

choses ; il y manque l’essentiel. Le prêtre y est pré-

senté comme un ministre de la parole, comme un 

signe de l’amour de Dieu, de la communion dans la 

foi… J’y relève une toute petite allusion à l’Eucha-

ristie pour en faire du prêtre le simple président... 

Tout cela peut se dire aussi bien du pasteur protes-

tant, de l’imam musulman, du rabbin juif.  
 

Le prêtre c’est bien plus que cela. Jésus a dit à 

Ses disciples, à ce qu’il me semble : « allez ensei-

gner ». Il a dit à Ses apôtres : « baptisez, remettez 

les péchés, faites ceci en mémoire de Moi » (in 

Saint Matthieu 28: 19 ; in Saint Luc 22: 19 ; in Saint 

Jean 20: 23). Les protestants eux-mêmes ne s’y 

trompent pas. Le Docteur Claude Bridel, professeur 

à la faculté de théologie protestante de Lausanne [a 

écrit] : « Nos pasteurs ne sont pas des prêtres, 

mais ils sont des ministres » (Le Monde 15 février 

1977). 
 

 

Les conséquences sont multiples et de première 

importance. Reprenons le texte de Saint Léon. 
« Memento cujus capitis et cujus corporis sis 

membrum », « souviens-toi de quelle tête et de 

quel corps tu es devenu membre ». C’est vrai du 

chrétien, mais quand il s’agit du prêtre, cette prise 

de possession est totale, et par le fait même défini-

tive et irréversible. Un ministère peut être passager, 

c’est une fonction. Pas le sacerdoce. Le sacerdoce 

 
Saint Joseph Cafasso (1811-1860), prêtre italien,  

professeur de théologie morale du futur Saint Jean Bosco 

Confesseur, Saint patron des prisonniers et des condamnés à mort 

Pie XII lors de la canonisation : « la mission dont l'avait chargé la 

Providence, fut d'instruire le clergé, de le confirmer dans  

l'intégrité de la doctrine évangélique, et de l'inciter à la perfection 

propre à son état ». Tableau de Enrico Reffo (1831-1917) 



Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024    5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

du Christ n’est pas passager, car, de par la Résurrec-

tion, il existe toujours dans l’actualité de l’éternité. 

Si le Christ est prêtre pour toujours, les prêtres le sont 

aussi pour toujours. C’est la vie tout entière qui passe 

dans la consécration sacerdotale… 
 

Elle est de plus irréversible ; puisque c’est le sa-

cerdoce du Christ il ne peut être que sans partage, 

aussi absolu que le mystère eucharistique qui conti-

nue l’Incarnation à travers les temps. Et puisque le 

mot amour est à la mode, il est urgent de saisir 

l’abîme qui sépare l’amour incarné de l’amour con-

sacré. Dieu a saisi ce qui Lui a été consacré, et ce qui 

a été consacré Lui appartient pour toujours. Voilà qui 

doit servir de réponse à tant de questions et d’objec-

tions que l’on a vu fleurir en abondance ces dernières 

années dans les marécages de l’ignorance religieuse 

de nos modernes théologues. 
 

La seconde conséquence c’est que c’est Dieu qui 

est à l’origine. Choix, appel, consécration sont de 

Dieu. « Père, glorifie Ton Fils pour que Ton Fils 

Te glorifie » (in Saint Jean 17: 1). Le sacerdoce est 

un don du Père et ne peut venir que de Lui. Il est donc 

urgent de faire foin de toutes ces théories qui vou-

draient que tout vienne de la base. Les théories qui 

ne veulent voir le sacerdoce qu’à partir de la com-

munauté sont hérétiques. On peut demander l’avis de 

cette communauté, mais ce n’est pas elle qui appelle. 

Il n’y a que Dieu qui peut établir un lien entre Lui et 

les hommes, il n’y a que Dieu qui peut transformer 

ontologiquement, il n’y a que Dieu qui peut exalter 

et « placer Son Nom au-dessus de tout nom » (Phi-

lippiens 2; 9).  
 

Le prêtre est d’abord au service du Christ, et il 

n’est au service de la communauté que parce qu’il est 

au service du Christ. Un ministre, un fonctionnaire, 

peut être choisi et investi par la communauté ; le 

prêtre est et demeure l’élu de Dieu. 
 

« Translatus es in Dei lumen », poursuit Saint 

Léon ; « tu as été transféré dans la lumière de 

Dieu ». Cette lumière de Dieu c’est la vérité ; elle est 

lumière parce qu’elle est vérité ; elle est lumière et 

vérité parce qu’elle dénonce le péché et dissipe les 

ténèbres. Et parce qu’elle dénonce le péché, elle est 

amour et vie, elle est Verbe de Dieu qui est lumière, 

vérité et vie. C’est dans cette lumière que nous avons 

été consacrés pour être, à notre tour, à la suite du 

Christ, dans le Christ et par le Christ, lumière, vérité 

et vie. Il faut relire encore le chapitre 17 de Saint 

Jean : « Consacre-les dans la vérité, Ta parole est 
vérité… Pour eux Je Me consacre Moi-même, afin 
qu’ils soient eux aussi consacrés en vérité » 

(17: 19). Il y a continuité de mission et donc 

 
Saint Maximilien Kolbe (1894-1941), prêtre franciscain polonais, 

donne sa vie pour sauver un père de famille, en mourant de faim 

et de soif à sa place à Auschwitz le 14 août 1941 

continuité de consécration dans l’Esprit qui est Esprit 

de vérité. « L’emprise divine, dit le père Spitz, des-
cend ainsi dans l’être de l’homme consacré par le 
caractère sacerdotal pour s’étendre à ses actes litur-
giques et sacramentels. Cette emprise leur donne 
un pouvoir de sanctification indépendant du niveau 
spirituel et de la sainteté personnelle. C’est en fait 
le Christ qui agit… Consacrés en vérité, les apôtres 
et les prêtres sont envoyés au monde pour être les 
témoins de la vérité du Christ… Le Christ ayant 
soufflé sur eux, ils seront les instruments du Christ 
pour le pardon des péchés, dans la lutte de la lu-
mière contre les ténèbres. Ils permettront ainsi aux 
hommes, fils de Dieu, de s’élever au-dessus de leur 
nature et de franchir le seuil de la surnature ». 

 

En face de lumière et vérité se dressent ténèbres et 

mensonge. Mais ténèbres et mensonge sont engendrés 

par le péché. La tâche du prêtre se trouve donc indi-

quée : lutter contre l’ignorance religieuse source du 

péché. Il doit se nourrir de la Vérité pour être à même 

de la donner aux fidèles. Il doit lutter contre le péché, 

en lui d’abord, dans sa propre chair et dans son esprit, 

afin d’être plus apte à le chasser du cœur de ses fidèles. 
 

 

Ceci nous permet de mieux saisir l’importance de 

la recommandation de l’ancien cérémonial de l’ordi-

nation : « Imitamini quod tractaris ». Considérez 

l’acte que vous posez, « imitez le sacrifice que vous 

opérez » ; célébrant le mystère de la mort du Christ, 

attachez-vous à mortifier votre chair avec tous ses dé-

sirs et toutes ses convoitises. Le sacerdoce, avons-

nous dit, est lié au sacrifice et la consécration est vic-

timale. S’il est un instant où le prêtre doit sentir qu’il 

est le Christ sur la terre c’est bien en célébrant le saint 

sacrifice de la Messe. Moment d’extase, ou malgré ses 

faiblesses et ses péchés, malgré ses distractions par-

fois, malgré le poids du jour et de ses peines, il rend 

présent sur l’autel le sacrifice rédempteur. Le prêtre 

qui n’a célébré qu’une seule messe, qui est mort après 



6   Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

sa première messe, est plus grand que tous les agita-

teurs de tous les temps, car il a fait plus qu’eux pour 

le salut du monde. C’est ce que ne comprennent pas 

certains prêtres d’aujourd’hui. L’un d’eux haussait 

les épaules en entendant parler de l’héroïsme de cer-

tains aumôniers au cours de la dernière guerre ; il ne 

voyait pas à quoi pouvaient servir ces efforts pour 

sauver leur valise-autel et pour célébrer malgré tout. 

« Il y avait autre chose à faire », paraît-il. Mais nous 

comprenons alors pourquoi certains suppriment 

aussi facilement la célébration, la Messe ne repré-

sente plus grand-chose à leurs yeux.  
 

« Nous sommes, dit le Père Dorange, au cœur de 
la vérité du culte chrétien que nous exerçons par 
notre sacerdoce, et que les fidèles exercent égale-
ment par notre sacerdoce. Mais il faut pour cela 
que nous soyons pleinement sanctifiés dans la vé-
rité, c’est-à-dire dans l’identité que le Fils réalise 
avec le Père, et le Père avec le Fils, et dans laquelle 
nous sommes introduits pour être de véritables 

adorateurs ». Voilà la pensée qui doit nous réconfor-

ter et nous soutenir. Sa méditation doit faire grandir 

en nous cette volonté de devenir des images con-

formes au divin modèle, de faire que notre vie soit, 

en toute vérité, comme dit Saint Maxime, « la vie du 

Christ continuée ». Il ne s’agit pas simplement 

d’une pureté morale, mais d’une participation à la 

sainteté divine, à l’union des Personnes divines 

dans la Sainte Trinité. 
 

Alors… ces mains qui vont tenir le Corps sacré 

et qui attendent pour être clouées sur la croix à 

quelle besogne servile se sont-elles livrées au long 

de cette journée ? Quelles caresses vénales n’ont-

elles pas acceptées ?... Ces lèvres qui doivent par-

ler du Christ, qui vont prononcer les paroles de la 

Consécration, quelles paroles légères, frivoles, 

grossières peut-être n’ont-elles pas prononcées 

dans l’impatience du moment ou dans la fièvre 

d’un instant ?... Ces yeux qui contemplent l’Hostie 

et qui doivent briller de la lumière de Dieu et du 

feu de notre charité, n’ont-ils pas, hélas, contemplé 

de ces scènes osées ou simplement vulgaires dont 

la télévision nous offre si souvent le spectacle ? Il 

est si facile de rester passif, de se laisser faire, et 

de trouver des excuses ! Quelles conversations, 

quelles plaisanteries, quelles histoires grivoises 

ont écoutées ces oreilles faites pour recueillir le re-

pentir du pécheur, l’espérance du malade, la prière 

du mourant ?  
 

« Agnosce, o sacerdos, dignitatem tuam… » 

Reconnais, ô prêtre, ta dignité ! Devenu participant 

de la nature divine, arraché au pouvoir des ténèbres, 

souviens-toi que tu es passé à la lumière de Dieu… ! 
 

Le sacerdoce, en effet, exige la sainteté. 
« Sancta, sancte, santis, tractenda ! » « Les 
choses saintes, doivent être traitées saintement 

par des saints ». Alors c’est en tremblant que le 

prêtre doit monter à l’autel, et c’est toute la journée 

qu’il doit être vigilant pour y monter dignement. 
« Hostiam puram, hostiam sanctam, hostiam 

immaculatam… » Cette victime, c’est le Christ, 

mais de par notre ordination nous faisons corps 

avec Lui, nous adhérons à Lui, nous devons être 

aussi cette Hostie pure, sainte, immaculée… 
 

Que la Vierge Marie, Mère du Christ Prêtre, 

veille sur nous et éveille en nos cœurs  

l’Espérance !1 

 

1. Extraits de Opus Sacerdotale, Numéro 180, 

Mai-juin 1999 et d’Un certain type de prêtre - Trois 

entretiens sur le sacerdoce, Ed. Dominique Martin 

Morin, 3ème partie, pp. 83-101. 

 
Saint Thomas Garnet (1575-1608), Prêtre jésuite anglais 

exécuté à Tyburn (Londres) pendant la Réforme anglaise,  

un des Quarante Martyrs d’Angleterre et du Pays de Galles 

«  T O U T  E S T  G R Â C E  »  

 



Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024    7 

 

S P I R I T U A L I T É  
 

LE S PRÊTRES DE J ÉSU S -CH RI ST  
 

A b b é  R o b e r t  L a r g i e r †  
 

L’Abbé Robert Largier a écrit un ouvrage dans les années 1965-1966 sur le sacerdoce dans l’Église. Il en reste des 
notes personnelles dont nous reproduisons quelques extraits. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

L’UNIQUE SACERDOCE DU CHRIST 
 

Toutes les activités sacerdotales des hommes 

après Jésus-Christ tirent leur source du sacerdoce de 

Jésus-Christ. Le prêtre catholique perd en quelque 

sorte sa personnalité humaine pour n’être plus que le 

sacrement de Jésus-Christ prêtre. 
 

Perdre sa personnalité n’est pas à entendre au sens 

d’une aliénation. Je suis prêtre parce que je l’ai bien 

voulu et parce que je le veux tout à fait. De même 

qu’un homme ne se marie pas de force et qu’une 

femme n’est pas contrainte de donner son amour, de 

même un prêtre donne librement sa vie, offre volon-

tiers son amour, se consacre spontanément à ce ser-

vice suprême des hommes : permettre à Jésus-

Christ de poursuivre, concrètement et locale-

ment, dans tous les temps et tous les lieux Sa mis-

sion sacerdotale, Sa révélation du Don de Dieu. 
 

Sans doute le prêtre catholique est le premier à 

vivre, de par sa fonction même, dans l’esprit de Pau-

vreté qui est la caractéristique des rapports réels entre 

Dieu et l’humanité. C’est pour lui un suprême déta-

chement d’exercer un « métier » pour le compte d’un 

autre. Le boulanger, le médecin, l’ingénieur, le tech-

nicien, le cultivateur, le maçon possèdent leur métier. 

Ce sont eux personnellement qui sont boulanger, mé-

decin ou maçon. Le prêtre, lui, c’est Jésus-Christ. 
 

Une pareille réalité suppose forcément un déca-

lage au plan moral. De même que l’ouvrier ne pos-

sède pas son métier d’un jour à l’autre, de même le 

prêtre n’est pas détaché de lui-même d’un seul coup. 

Le diplôme ne fait pas le maître, et toute proportion 

gardée, le sacrement de l’ordre, s’il crée le prêtre, ne 

rend pas ce clerc du jour au lendemain parfaitement 

transparent à Jésus-Christ. Pendant longtemps on 

verra l’homme, avec ses limites, ses petitesses, ses 

défauts, ses péchés, ses faiblesses. Ce n’est que peu 

à peu, après un long rodage, que le tissu humain lais-

sera transparaître Jésus-Christ. 
 

Ce tissu humain du prêtre ne se résorbera jamais 

complètement. Bien souvent d’ailleurs, Jésus-Christ 

n’hésitera pas à l’utiliser : le prêtre parfait n’a pas à 

être désincarné. Mais il doit être dépouillé, accueil-

lant, pauvre devant l’action de Jésus-Christ. Ce 

n’est pas une petite affaire. Tel, qui croyait y parve-

nir, s’aperçoit qu’il n’en est qu’au commencement. 

Tel, qui se croyait bien avancé sur ce chemin, prend 

conscience qu’il s’est trompé de route ; tout est à re-

commencer. 
 

Ce suprême désintéressement du prêtre catho-

lique est d’ailleurs le pendant d’une suprême dignité. 

Non pas la sienne, celle de sa personne, mais celle 

d’être revêtu de Jésus-Christ, celle de parler, d’ai-

mer, d’agir, de conseiller au nom de Jésus-Christ. 
 

Bien sûr, cette sorte unique d’existence relève un 

peu de l’art du funambule. C’est une marche sur une 

corde raide que de rester en équilibre entre le déta-

chement et la dignité sacerdotale. Il s’en faut d’un 

rien que le prêtre, en partant du détachement, en ar-

rive à ne plus mettre tout son cœur et ses capacités 

au service de sa tâche, et tombe alors dans la routine 

et la paresse. Dans l’autre sens, il n’en faut pas plus 

au prêtre, en considérant son éminente dignité, pour 

prendre ses propres idées, ses propres amitiés, ses 

propres entreprises pour celles de Jésus-Christ. 
 

Mais enfin, il n’existe pas de boulanger qui n’ait 

jamais laissé brûler son pain, ou d’architecte qui 

n’ait jamais oublié un recoin de sa construction, ou 

de médecin qui n’ait jamais fait une erreur de dia-

gnostic, ou d’ouvrier qui n’ait jamais raté une pièce. 

Et bien il existe aussi des prêtres qui ont tous grand 

mal à ressembler à Jésus-Christ et qui, en particulier, 

 

Saint Thomas d'Aquin 

1225/1226-1274 

Docteur de l'Église 

Religieux italien  

dominicain 

Professeur à  

l’université de Paris 
 

Fra Angelico 

1395-1455 



8   Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

éprouvent une singulière difficulté, en présence 

d’hommes et de femmes si divers, de races, de tem-

péraments, de préoccupations, d’engagements, 

d’âge, de culture, de nationalité, d’époque, de civili-

sation, à donner un témoignage qui soit à la fois com-

pris de ceux à qui il s’adresse et en même temps fi-

dèle à l’authentique message de Jésus-Christ. 
 

De toute façon l’humanité, pour atteindre Dieu, a 

besoin de Jésus-Christ, le Prêtre de Dieu ; et pour bé-

néficier de ce Service du sacerdoce de Jésus, les hu-

mains ont besoin d’utiliser les pauvres services de 

ceux qui sont les prêtres de Jésus-Christ. Souvent hé-

las, ce trésor divin est porté dans des mains très hu-

maines : que les fidèles veuillent bien considérer le 

trésor qui leur est offert, sans trop s’occuper du por-

teur et si, éventuellement, ils sont eux-mêmes sans pé-

ché qu’ils jettent la première pierre (in St Jean, 8: 7). 
 

Mais si les fidèles veulent bien envisager tout ce 

que Dieu leur communique par le ministère des 

prêtres, ils ne les regarderont plus comme des étran-

gers qu’on peut juger, approuver ou critiquer. Pre-

nant conscience qu’ils forment tous le même peuple 

de Dieu et que les prêtres sont là pour leur permettre 

de réaliser pleinement leur vocation de baptisé, les 

fidèles reconnaîtront dans le prêtre le sacrement per-

manent de la Paternité divine, de la Rédemption du 

Christ et du don de l’Esprit-Saint. Et pour que le 

prêtre puisse bien les servir, pour l’aider, dans la 

communion de l’Église, à aller jusqu’au bout de sa 

vocation, les fidèles porteront de leur prière et de 

leur amour ce frère prêtre qui, pour eux, a eu l’ambi-

tion de tout donner ; l’avantage pour le fidèle : être 

réellement une cellule vivante du corps de l’Église ; 

l’avantage pour le prêtre : être à sa place sacerdotale 

dans le peuple de Dieu. 
 

L’inverse, c’est un laïcat atrophié et une hiérar-

chie sacerdotale qui, à elle toute seule, pense et mène 

 

tout le corps de l’Église. La responsabilité de cette 

situation n’est d’ailleurs pas forcément le fait d’un 

accaparement des clercs ; elle peut aussi provenir 

d’une démission des fidèles. 
 

On dit d’un paralysé, comme pour se consoler : 

il garde toute sa lucidité. C’est tout de même un 

grand malade. Ainsi en est-il du cléricalisme : une 

maladie qui ne profite à personne. Les fidèles ne 

concourent plus à la vitalité de l’Église et les clercs, 

écrasés par le poids d’une charge qu’ils portent 

seuls, que ce soit de leur faute ou non, ne peuvent 

plus se consacrer entièrement à leur tâche dans le 

peuple de Dieu (1 Saint Pierre 2: 10). 
 

 

LE PRÊTRE CONFIGURÉ AU CHRIST 
 

Cette tâche des prêtres, ce « jusqu’au bout » (in 

Saint Jean, 13: 1) de leur vocation, n’est autre que 

la perfection du Christ, auquel le sacrement de 

l’Ordre les a configurés. Cette perfection n’est pas 

la poursuite ou la construction pharisienne d’une 

vertu selon les normes d’un simple idéal humain ; 

le ministère des prêtres exige qu’ils ne prennent pas 

pour modèle « les hommes qui… au gré de leurs 
passions et l’oreille leur démangeant…se donne-
ront des maîtres en quantité et détourneront 
l’oreille de la vérité pour se tourner vers des 

fables » (2 Timothée, 4: 3-4). Au contraire, la mis-

sion des prêtres s’exerce dans l’esprit du Christ 

« en devenant les modèles du troupeau » (2 Saint 

Pierre, 5: 14), « comme des ministres de Dieu : 
par une grande constance dans les tribulations, 
dans les détresses, dans les angoisses… par la 
pureté, par la science, par la longanimité, par la 
bénignité, par un esprit sain, par une charité sans 

feinte » (2 Corinthiens 6: 4, 6), « fixant nos yeux 
sur le chef de notre foi, qui la mène à la perfec-

tion, Jésus » (Hébreux 12: 2). 
 

S’ils sont serviteurs de la parole de Dieu, c’est 

en tant que « fidèles dispensateurs de la parole de 

vérité » (2 Timothée, 2: 15). 
 

S’ils sont « l’homme de la messe », c’est pour 

se configurer au Christ qui « avec Son propre 
sang… S’est offert Lui-même sans tache à Dieu, 
… Celui qui est devenu par le sang d’une alliance 
éternelle le grand Pasteur des brebis, Notre Sei-

gneur Jésus » (Hébreux, 13: 12, 14). 
 

S’ils sont guides et pasteurs du « saint peuple » 

de Dieu (Canon de la Messe), c’est pour combattre 

« le bon combat de la foi » (1 Timothée, 6: 12) 

pour pouvoir dire comme Saint Paul : « j’ai com-
battu jusqu’au bout le bon combat, j’ai achevé 

ma course, j’ai gardé la foi » (2 Timothée, 4: 7), 

Saint Jean Bosco  

Dom Bosco  

1815-1888  

Fondateur des  

Salésiens (Saint 

François de Sales) 

Initiateur d’un  

système éducatif 

préventif et  

affectif (à une 

époque dominée  

par la raison et la  

sévérité) 

photographié par 

Carlo Felice (détail) 



Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024    9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

sachant que « le bon pasteur donne sa vie pour ses 

brebis » (in Saint Jean, 10: 11). 
 

Cette condition du prêtre dans le monde est celle 

d’un petit serviteur qui n’est rien, mais en qui et par 

qui le Seigneur son maître fait de « grandes choses » 

(in Saint Luc 1: 49). 
 

 

L’AMOUR DE DIEU ET DU PROCCHAIN 
 

Le travail du prêtre catholique c’est de « relier » les 

hommes à Dieu : ce qui en propre terme s’appelle  

« religion ». Le travail des autres membres de 

l’Église, et spécialement des fidèles, c’est de vivre en 

chrétiens dans le monde, de partager les soucis, les 

responsabilités de tous les mortels et autant que pos-

sible à la manière de Jésus-Christ, de telle façon que 

par leur foi, en actes et éventuellement en paroles, ils 

portent le témoignage du don de Dieu (in St Jean 4: 10). 
 

Seulement, pour que tout ce monde de baptisés, 

qui constitue l’Église, soit capable de révéler 

l’Amour de Dieu et en ait le courage, il faut que lui 

soit assuré avec soin le service du sacerdoce de Jé-

sus-Christ : ceux qui soutiennent leurs frères et sœurs 

dans cet effort apostolique essentiel, ceux qui leur 

apportent la lumière et la force de Jésus-Christ pour 

porter aux humains l’Amour de Dieu, ce sont les 

prêtres - les prêtres qui, avec Saint Paul, doivent pou-

voir dire : « ce n’est pas nous que nous prêchons, 
mais le Christ Jésus, le Seigneur ; nous ne 
sommes, nous, que vos serviteurs pour l’amour de 

Jésus » (2 Corinthiens 4: 5). 
 

Les chrétiens et les chrétiennes sont dans le 

monde les « entrepreneurs » du deuxième comman-

dement : l’amour du prochain. Pour que cette entre-

prise gigantesque soit possible, il faut que les prêtres 

soient là pour assurer au peuple de Dieu (1 Saint 

Pierre 2: 10) le service du premier commandement : 

l’amour de Dieu. 
 

Le mot « entrepreneur » appelle une précision. Si 

les catholiques prennent en mains cette responsabi-

lité d’aimer tous les hommes et par tous les moyens, 

et si, pour la réaliser, ils mettent la main à la tâche, 

cela ne signifie nullement qu’ils détiennent ou reven-

diquent le monopole de la philanthropie. 
 

Quand la vérité n’accompagne pas la charité, 

celle-ci ne devient plus qu’une gentillesse sans 

consistance, prête à toutes les compromissions…. 

Un regard de prêtre, et, peut-être, plus spéciale-

ment de curé, en perpétuel contact avec les réalités 

concrètes des gens et des choses, peut essayer de dis-

tinguer ainsi les défauts ou les exploitations du se-

cond commandement. Il ne juge pas au nom de sa 

 
psychologie, si fine soit-elle, mais en tant 

qu’homme de Dieu, il est constamment amené à  

vérifier si le second commandement est bien le fruit 

du premier. 
 

Sans aucun doute, la première conséquence de la 

relation avec Dieu est une relation avec le pro-

chain. De se soucier de Dieu conduit nécessairement 

à se préoccuper de ce qui est le dessein de Dieu. Et la 

connaissance la plus intime de Dieu aboutit à Lui res-

sembler : puisque Dieu est Amour, Jésus peut dire que 

le second commandement est semblable au premier. 
 

En prenant le problème dans l’autre sens, si le 

catholique, prêtre ou fidèle, se veut l’homme de la 

charité fraternelle - et c’est à cela qu’on reconnaît 

les disciples de Jésus -, il ne faut pas qu’il oublie 

d’être d’abord l’homme de Dieu. 
 

Même si je vais jusqu’à distribuer toute ma for-

tune en aumônes - et c’est bien là le sommet de la 

philanthropie -, même si je livre mon corps au feu 

- et on ne peut trouver un plus grand don de soi -, si 

je n’ai pas la Charité, c’est parfaitement inutile. 

Sans cette Charité qui est l’Amour de Dieu, 

l’Amour que Dieu me donne, que j’accueille et que 

je cherche à Lui rendre, je ressemble à une cloche 

qui sonne ou à une cymbale qui fait du bruit. Saint 

Paul ne peut pas être plus clair (1 Corinthiens 

13: 1-3). 
 

Le prêtre, qui ne serait qu’apôtre de la philan-

thropie ou de la générosité humaine, ne serait 

plus prêtre de Jésus-Christ. Ce serait le militant 

d’une cause éminemment respectable, celle, par 

exemple, d’un athée sincère qui pousserait la morale 

jusqu’à ce niveau. Mais Saint Paul lui-même affirme 

Saint André  

Bobola,  

1597-1657, 

prêtre jésuite  

polonais,  

Travaille au  

rapprochement 

entre Orthodoxes 

et Catholiques 

Meurt martyr  

en Biélorussie 

Saint patron de la 

Pologne 



10   Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

que, pour un chrétien et à plus forte raison pour un 

prêtre, cette sorte de morale ne sert à rien. 
 

Que cette morale se qualifie de philanthropique au 

XIXème siècle et de communautaire au XXème 

siècle, tant qu’elle ne vise en réalité que la masse ou 

la collectivité, elle devient vite desséchante. On ne 

saurait bâtir toute une vie sur un idéalisme et se don-

ner pour toujours à une entité. La charité réaliste est 

celle qui s’adresse à des êtres concrets, ceux que 

Jésus-Christ a précisément appelés « le pro-

chain », comme par exemple un voyageur blessé sur 

la route (in Saint Luc 10: 29-37)… 
 

C’est une des tâches essentielles du prêtre, de pro-

clamer « à temps et à contretemps » (2 Timothée 4: 

2), toujours avec patience, mais toujours aussi avec 

le souci de la vérité, qu’il y a un premier commande-

ment d’aimer Dieu, et un second d’aimer le pro-

chain : c’est là le double aspect d’une même réalité 

que Jésus exprime ainsi : « Aimez-vous les uns les 

autres, … comme Je vous ai aimés » (in saint Jean 

13: 34). Dans la formulation à deux temps, comme 

dans le commandement unique de Jésus, c’est bien 

l’amour de Dieu, l’amour de Jésus qui est la source 

et le critère de notre amour mutuel. 
 

 

LE CONTACT AVEC LES PERSONNES 
 

Cette charité, qu’il a la charge de rappeler sans 

trêve au peuple de Dieu, le prêtre doit évidemment en 

donner l’exemple… Comme Jésus-Christ, il doit 

vivre cette charité qu’il proclame, manifeste, réalise 

par tous les actes de sa vie. 
 

Or, la charité d’un prêtre c’est précisément, d’être 

à la fois l’homme de Dieu et l’homme de tous, une 

sorte de pain pétri de Dieu et offert perpétuellement 

en nourriture à tous ceux qui veulent le manger. 

L’image a servi depuis Saint Ignace d’Antioche 

jusqu’à Antoine Chevrier de Lyon. 
 

Le problème pour le prêtre, le moyen de réaliser 

sa mission, c’est, à travers tous les contacts d’une 

journée, de faire rencontrer Jésus à tout le monde. 

Cela lui impose une double exigence. Si la première 

est évidemment de fréquenter Dieu suffisamment lui-

même pour être en état d’en témoigner auprès de ses 

frères et sœurs, la seconde est d’être de plus en plus 

à la disposition des autres. 
 

Une certaine tentation consiste à réduire la pre-

mière de ces exigences à la seconde : « C’est à travers 

les êtres que je rencontre Dieu ». Il arrive de même à 

des gens mariés de se perdre dans leurs fonctions pro-

fessionnelles : le travail ou la maison. Alors ils 

deviennent peu à peu étrangers l’un à l’autre. 

Lorsqu’ils en prennent conscience, c’est une souf-

france de s’apercevoir que ce sont précisément les 

activités, commandées au début par leur amour, qui 

ont porté préjudice à cet amour même. « Mon mari 

est pris par son travail » ; « Ma femme n’est plus 

qu’une ménagère ou une mère ». Dieu veuille que 

le prêtre soucieux d’apostolat n’oublie pas l’âme 

de tout apostolat : la vie de prière, la vie d’inti-

mité gratuite avec Dieu. Que la seconde obliga-

tion de connaître le prochain ne l’amène pas à 

négliger la première : connaître Dieu… 
 

Les prêtres ont à aider les fidèles à prendre leurs 

responsabilités entières dans la mission de 

l’Église : mais les prêtres ont aussi leur mission 

propre qui est irremplaçable. Je persiste à croire, 

non pas comme une hypothèse, mais comme le ré-

sultat de l’expérience, la mienne après celle de 

beaucoup d’autres, que le contact personnel avec le 

prêtre est indispensable normalement pour rencon-

trer Dieu, tout au moins le Dieu révélé par Jésus-

Christ et prêché par l’Église… 
 

Que ce contact nécessaire avec le prêtre soit pré-

paré par le travail et le témoignage des catholiques, 

bien sûr. Il ne le sera jamais assez. Mais un catho-

lique, si adulte qu’il devienne, ne peut pas rempla-

cer le prêtre, et les prêtres aussi ont peut-être besoin 

de croire davantage à leur place dans l’Église… 
 

Si le but est d’amener les humains au rendez-

vous avec Dieu, à la foi personnelle et intime en 

Dieu, il faut bien que le prêtre puisse offrir son ser-

vice, le service du sacerdoce de Jésus-Christ. Et 

dans ce cas, il ne peut s’agir d’un service collectif. 

La « dignité même de la personne humaine » im-

pose à chaque homme et chaque femme une dé-

marche personnelle de foi. Dieu s’adresse à chaque 

personne et attend de chaque personne une réponse 

libre. 

 
Saint André Kim (1821-1846), Coréen, martyr, 1er 

prêtre martyrisé pour sa foi en Corée 



Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024    11 

 

C O N T E M P L A T I O N  
 

L ’EUCHA RI STI E ET LE  SACE RDOCE  
 

A b b é  R o b e r t  L a r g i e r †  
 

Extraits de la Récollection d’entrée en Carême du 7 mars 1981 sur l’Eucharistie et le Sacerdoce. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

LE SACERDOCE,  
SUPPORT DE L’EUCHARISTIE 

 

Il n’y a pas d’Eucharistie sans le sacerdoce. 

Jésus-Christ a institué les deux sacrements  

ensemble.  
 

L’Eucharistie est un sacrifice.  

Un sacrifice, c’est-à-dire que ce que le Christ a 

fait le Vendredi Saint - et son corollaire qui est la Ré-

surrection -, ce que le Christ a fait le Vendredi Saint, 

le Christ le refait à la messe.  
 

Et, quand nous disons que l’Eucharistie c’est la 

présence du Christ : c’est la présence du Christ 

offert en sacrifice. 

Quand nous disons que l’Eucharistie c’est une 

communion : c’est une communion au Christ  

offert en sacrifice… 
 

Jésus veut que Son sacrifice d’amour devienne un 

instrument de lien, de relation, de religion entre nous 

et Son Père : une nouvelle Alliance. Nous sommes 

alliés à Dieu, nous sommes unis à Dieu, par le don 

que Jésus-Christ a fait de Sa vie sur la Croix.  

Et ce don qu’Il a fait de Sa vie sur la Croix, Il le 

met à notre disposition à la messe. 
 

Il n’y a que Jésus-Christ qui peut faire cela. Il est 

évident que ce n’est pas un humain qui peut s’établir 

ainsi PONT entre Dieu et nous. Il n’y a que Dieu 

fait homme, Jésus-Christ qui peut rétablir le lien 

entre nous et Dieu. 
 

Et c’est cela le sacerdoce éternel de Jésus-

Christ. Ce que Jésus-Christ a fait sur la Croix - et le 

jour de Pâques -, Il le fait à chaque messe. Et c’est 

pour pouvoir le faire à chaque messe qu’Il a inventé 

l’Eucharistie. Et c’est pour pouvoir le faire à 

chaque messe qu’Il a inventé le sacerdoce porteur 

de l’Eucharistie. 
 

Il est bien évident que l’homme, le baptisé 

comme nous, qui célèbre la messe, ce n’est pas lui 

qui est mort sur la Croix, ce n’est pas lui qui peut 

faire ce que seul Jésus-Christ a fait. Ce n’est pas lui 

qui est rempli d’un amour tel, qu’il est capable de 

porter la Rédemption. 
 

Non, mais il est revêtu du Sacerdoce de Jésus-

Christ, de telle façon qu’il puisse faire ce que Jésus-

Christ a fait, ou plus exactement, qu’il soit instru-

ment entre les mains de Jésus-Christ, pour que Jé-

sus-Christ, à la messe, offre à Son Père cet unique 

sacrifice de Sa vie qu’Il a fait sur la Croix. Mais 

comme les gestes de Dieu sont éternels, il n’est pas 

étonnant que Dieu veuille que ce sacrifice qu’Il a 

vécu sur la Croix, Il continue à le vivre par amour 

pour nous à la messe. 
 

Jésus-Christ, par l’Eucharistie, nous rend présent 

le sacrifice qu’Il a fait pour nous sur la Croix, qui 

nous sauve : le sacrifice de la Rédemption, le sacri-

fice qui établit une nouvelle Alliance entre Dieu et 

nous. Et par le sacerdoce, Jésus-Christ, Se donne la 

possibilité à Lui-même de rendre perpétuellement 

présent à chaque messe, le geste d’amour, le don 

d’amour, qu’Il nous a fait sur la Croix. 
 

 
 

Seulement, vous comprenez bien que tout cela  

ne peut fonctionner (excusez-moi pour le mot 

« fonctionner » lorsqu’il s’agit de choses sacrées) 

qu’à certaines conditions.  
 

Il faut que le prêtre, cet homme qui est revêtu du 

sacerdoce, qui a été consacré par un sacrement, rem-

plisse certaines conditions, que Jésus-Christ Lui-

même a pris la peine de demander à ses apôtres.  
 

Il faut que le prêtre remplisse ces conditions de 

telle façon que l’Église du Christ, à qui s’adresse le 

sacrifice du Christ et pour qui le Christ a fait Son 

 
Saint Adrien de Canterbury (630/637-710) Berbère, 

Abbé près de Naples, puis du monastère bénédictin de 

Canterbury, professeur et liturgiste, icône 



12   Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

sacrifice, il faut que cette Église du Christ soit bien 

servie. Il ne faut pas que le prêtre se mette à accapa-

rer sa fonction comme si c’était la sienne. Il faut que 

le prêtre reste dans l’état de quelqu’un qui agit, non 

pas en son nom, mais au nom de Jésus-Christ, de 

telle façon que le prêtre serve à l’Église, non pas sa 

personne, mais Jésus-Christ. 
 

 
 

Quand on parle du sacerdoce, je crois qu’il faut 

faire attention. Les chrétiens, les catholiques, pen-

sent toujours qu’il s’agit d’un sacrement qui ne les 

concerne pas. Non ! Le sacerdoce, comme le bap-

tême, comme la confirmation, comme le sacrement 

de pénitence, comme l’Eucharistie, comme tous les 

sacrements, le sacerdoce est pour vous ! C’est un 

des moyens, entre autres, que Jésus-Christ a in-

venté pour se rendre présent à nous. 
 

Évidemment parmi tous ces moyens que Jésus-

Christ a inventés, il a le moyen de l’Eucharistie qui 

est la Présence réelle de Jésus-Christ. Mais, le sa-

cerdoce est aussi une présence de Jésus-Christ. Et, le 

sacrement de pénitence est aussi une présence de la 

miséricorde de Jésus-Christ. Tous les sacrements 

sont une présence de Dieu. Tous les sacrements 

sont une présence du Christ, et le sacerdoce en 

particulier. Alors, quand vous pensez sacerdoce, de 

grâce, ne faites pas du cléricalisme en disant : le sa-

cerdoce, c’est les prêtres. Mais non, les prêtres, 

quelle raison ont-ils d’exister ? Sinon de mettre le 

Christ à la disposition de l’Église, d’être un instru-

ment (comme les autres sacrements) du Christ. 
 

D’ailleurs, dans tout sacrement, Jésus-Christ 

prend toujours une matière très ordinaire avec la-

quelle Il donne la Grâce de Dieu.   Par exemple, 

dans le baptême, le Christ prend de l’eau, et avec 

cette eau qui purifie, cette eau qui lave, Il nous lave 

du péché et Il nous donne la vie divine. Dans l’Eu-

charistie, du pain et du vin - une matière très ordi-

naire - c’est le Corps et le Sang du Christ offerts pour 

nous sur la Croix. Le sacerdoce est une matière or-

dinaire aussi - un homme comme vous - dont le 

Christ se sert pour se rendre présent et pour vous 

donner les sacrements qu’Il a institués. 
 

Il faut bien faire attention, et je crois que beau-

coup de catholiques (je ne sais pas à qui doit être im-

putée la faute, peut-être au manque d’enseignement, 

ou peut-être est-ce la faute des prêtres, je n’en sais 

rien), beaucoup de catholiques ne considèrent pas le 

sacrement du sacerdoce comme un sacrement qui 

leur appartient. Ils le laissent à la disposition des 

prêtres. Mais que voulez-vous que le prêtre fasse de 

son sacerdoce pour lui tout seul ? Cela n’a pas de 

sens. 

  

Le prêtre ne peut pas être prêtre pour lui tout 

seul. Il ne peut être prêtre que pour l’Église. Il 

ne peut être prêtre que pour servir le Christ à 

l’Église. Et dans le cas en question, il ne peut 

être prêtre que pour servir l’Eucharistie à 

l’Église. 
 

 

LES CONDITIONS POUR ÊTRE  
AU SERVICE DE L’EUCHARISTIE 

 

1ère condition : le prêtre, homme de foi 

D’abord la première condition, nous la trouvons 

au moment de la multiplication des pains : Jésus-

Christ demande à ses prêtres, la foi. 
 

Vous connaissez l’événement (in Saint Jean 6: 

1-15) : les cinq mille hommes qui étaient là dans le 

désert et qui avaient suivi Jésus, parce que cela de-

vait être tellement extraordinaire d’écouter Jésus 

qu’on le suivait. Ils ne voyaient pas le temps passer 

ni les kilomètres défiler, alors ils suivaient Jésus. 

Et voilà que la question se pose de faire manger 

tout ce monde. Il n’y a que cinq pains et deux pois-

sons, et les apôtres commencent par dire à Jésus 

qu’il faudrait renvoyer ces gens…  
 

Ils font exactement le contraire de la Sainte 

Vierge à Cana. À Cana, la Sainte Vierge avait dit 

simplement : « ils n’ont plus de vin » (in Saint 

Jean 2: 3). Et elle avait laissé Jésus faire ce qu’Il 

avait à faire. Eux, les apôtres, donnent des conseils 

à Jésus. Ils disent qu’il faudrait renvoyer les gens 

pour qu’ils trouvent dans les villages de quoi se 

nourrir. Alors Jésus leur dit (in Saint Matthieu 14: 

16) : « donnez-leur vous-mêmes à manger », pour 

les éprouver, nous explique l’apôtre Saint Jean 

(6: 6). Il y a cinq pains et deux poissons, et Jésus se 

fait apporter les cinq pains et les deux poissons. Et 

voilà ! Les cinq mille personnes ont de quoi manger 

avec les cinq pains et les deux poissons.  
 

Quand les gens constatent le miracle (parce que 

cela ne peut pas être autre chose qu’un miracle), ils 

sont enthousiastes, ils veulent le faire roi, au moins 

(15). Pensez, quelqu’un qui vous nourrit avec un 

Saint Jean de Matha 

1160-1213,  

Fondateur de l'Ordre 

des Trinitaires  

pour racheter les captifs 

enlevés par les Sarrasins  
 

Anonyme, XIXème siècle 



Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024    13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
Saint Jean de Brébeuf (1593-1649), apôtre des Hurons, 

Scène du martyre avec Saint Gabriel Lalemand par les 

Iroquois, détail de la carte de François-Joseph Bressani 

(68-70) « Alors Jésus dit aux Douze, vous vou-
lez partir vous aussi ? Simon Pierre Lui répondit : 
‘SEIGNEUR À QUI IRIONS-NOUS, TU AS LES PAROLES 

DE LA VIE ÉTERNELLE. NOUS CROYONS, ET NOUS 

SAVONS QUE TU ES LE CHRIST, LE SAINT DE DIEU’ ». 
 

Et bien non, ils ne partent pas. Et c’est cela la pre-

mière condition. Le prêtre ne peut servir l’Eucharis-

tie à l’Église, que dans la mesure où il a la foi en Jé-

sus-Christ. Dans la mesure où il croit que les paroles 

de Jésus-Christ sont des paroles de vie éternelle. Dans 

la mesure où il croit que les paroles que Jésus-Christ 

a prononcées le Jeudi Saint, et qu’il répète au nom de 

Jésus-Christ à chaque messe, ce sont des paroles di-

vines, des paroles efficaces, des paroles fécondes, des 

paroles de vie éternelle. Voilà la première condition 

pour que l’Église soit bien servie. 
 

 

 

2ème condition : le prêtre, serviteur 

Une deuxième condition : c’est que ce prêtre, 

qui doit avoir la foi, soit en même temps le serviteur 

de ce qu’il fait.  
 

Et cela, c’est l’apôtre Saint Jean qui l’explique 

(13: 1) : « Avant le jour solennel de la Pâques,  
Jésus savait que l’heure était venue pour Lui de 
passer de ce monde à Son Père. Il avait aimé les 
siens et Il les aima jusqu’au bout ». 

 

L’apôtre Saint Jean nous parle bien du dernier re-

pas de la Cène, mais il nous raconte un événement 

que les autres évangélistes ont omis, et qui est extrê-

mement important :  le Lavement des pieds. Au mo-

ment même d’instituer l’Eucharistie, et avant même 

d’instituer le sacerdoce, Jésus-Christ fait ce geste 

dont Il donne le sens : Moi le Maître et Seigneur, 

voilà ce que J’ai fait pour vous. Vous, vous devez en 

faire autant. Il dit cela à des hommes à qui Il va con-

fier Son Eucharistie et Son sacerdoce. C’est bien 

clair. Il faut que ces hommes à qui sont confiés 

l’Eucharistie et le sacerdoce, se fassent les servi-

teurs de l’Église du Christ. 
 

Et c’est cela la seconde condition. Pour que 

l’Église soit servie, comme Jésus-Christ veut qu’elle 

soit servie, il faut que les prêtres soient serviteurs. 

Dieu ne s’est pas trouvé humilié de se mettre à notre 

service. Dieu est à notre service par le fait qu’Il est 

notre Créateur. C’est le premier des services qu’Il 

nous rend. Dieu est à notre service par le fait qu’Il 

S’est incarné, et qu’Il a voulu venir vers nous pour 

que nous puissions Le comprendre : comprendre 

Son Esprit, comprendre Sa Parole. Dieu s’est fait 

notre serviteur parce qu’Il s’est fait notre  

Rédempteur. 
 

rien ! Et alors, Jésus se retire devant cet enthou-

siasme, parce que ce n’est pas ce qu’Il cherche. Il se 

retire et c’est simplement le lendemain qu’Il retrouve 

la foule et qu’Il essaye, sur leur enthousiasme, de 

greffer un peu la foi. Il leur parle (ibid. 6: 26-27) :  
 

« ...vous Me cherchez [vous avez couru après 

Moi], non pas parce que vous avez reconnu un mi-
racle, mais parce que vous avez mangé du pain et 
que vous êtes rassasiés.  

« C’est Moi le pain vivant descendu du Ciel ». 

Et « (43) Ne murmurez pas entre vous parce que Je 
vous dis cela »... (48-50) « C’est Moi le pain de vie. 
Vos pères ont mangé la manne dans le désert et ils 
sont morts, mais voici le pain descendu du Ciel. Si 
quelqu’un mange de ce pain, il ne mourra pas ». 

 

Les Juifs sont interloqués : « Comment peut-Il 

nous donner Sa chair à manger ? ». C’est vrai que 

la chose est difficile à admettre. D’autant plus que Jé-

sus y revient (51) : « Je suis le pain vivant descendu 
du Ciel, si quelqu’un mange de ce pain, il vivra 
éternellement. Le pain que Je donnerai, c’est Ma 

chair pour la vie du monde ». 
 

Devant cette affirmation, cette insistance de Jésus, 

beaucoup de ses disciples se dirent (61) : « Ces  
paroles sont trop dures, qui peut les écouter ? »  

 

Et à partir de ce jour, un grand nombre de disciples, 

de ces gens qui avaient été nourris miraculeusement, 

n’allaient plus avec Jésus. Beaucoup de ces disciples 

se retiraient, ne se montraient plus avec Lui. Devant 

cette annonce de l’Eucharistie, à la suite du miracle 

de la multiplication des pains, devant ce départ des 

gens qui se mettent à avoir honte de Jésus - on n’a pas 

honte de quelqu’un qui fait un miracle, mais on a 

honte de quelqu’un qui vous invite à un acte de foi 

surnaturel -, alors devant cette débandade, que vont 

faire les apôtres ? 
 



14   Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Alors, je ne vois pas en quoi ce serait indigne pour 

un prêtre d’être serviteur. Non seulement ce n’est pas 

indigne, mais c’est sa grandeur. Peut-il y avoir un ser-

vice plus grand, une condition plus grande, que d’être 

le serviteur de ceux que le Christ veut servir, que 

d’être le serviteur au nom du Christ ? Il ne peut rien 

y avoir de mieux. 
 

Et, je crois que c’est ce service-là qui peut donner 

envie à un jeune homme d’offrir sa vie pour le sacer-

doce : se mettre au service de l’Église du Christ. 

D’autant plus que ce service ne peut être qu’un ser-

vice d’amour, comme le Christ, qui par amour a 

donné Sa vie, comme le Christ, qui par amour a ins-

titué les sacrements. Le prêtre, c’est par amour 

qu’il se fait le serviteur des membres du Christ. 

Vous voyez, deuxième condition : le prêtre homme 

de foi, le prêtre serviteur. 
 

 

 

3ème condition : le prêtre, homme de fidélité 

Et puis, une autre condition en découle : cette foi 

et ce service, il faut qu’ils durent. On n’est pas prêtre 

pour quinze jours, pour un stage, ou pour faire une 

période. Non, on est prêtre pour toujours. Le prêtre 

qui offre sa vie pour le service de l’Église, il le lui 

offre jusqu’à sa mort. Ce qui veut donc dire : condi-

tion de fidélité. Il faut que cette foi des prêtres, ce 

service des prêtres, demeurent.  
 

Et, c’est à ce moment-là, au moment même où Jé-

sus-Christ institue l’Eucharistie et le sacerdoce, que se 

pose la question de la trahison de Judas et du reniement 

de Saint Pierre. Nous sommes donc là devant une 

chose mystérieuse : que ces hommes à qui Jésus-Christ 

confie Son Eucharistie et Son sacerdoce, ces hommes, 

dans la personne de Judas pour trahir, dans la personne 

de Pierre pour renier, et puis tous unanimement, vont 

se sauver. Il y a là quelque chose d’étonnant, quelque 

chose qui pourrait faire douter de la possibilité qu’il y 

a d’être fidèle, puisque même ceux qui sont à l’origine, 

ceux des premiers que Jésus-Christ a choisis, ou ils ont 

trahi, ou ils ont renié, ou ils se sont sauvés. 
 

Alors, c’est à ce moment-là que Jésus explique à 

ses apôtres une parabole. Il leur dit (in Saint Jean 

15: -2) « C’est Moi le vrai cep et Mon Père est le 
vigneron. Tout sarment qui ne porte pas du fruit 
en Moi, Il le coupe, et tout sarment qui porte du 
fruit Il le taille pour qu’il en porte davan-

tage….(5) C’est Moi le cep, et vous êtes les sar-
ments. Celui qui demeure en Moi, et Moi en lui, 
porte beaucoup de fruits, mais coupés de Moi, 
vous ne pouvez rien faire ». 

 

Cela veut dire que, à ces hommes qui trahissent, 

ou qui renient, ou qui se sauvent, parce qu’ils ont 

peur, Jésus-Christ explique que la condition de la 

fidélité, c’est de rester unis à Lui. De même qu’un 

sarment est fidèle et porte des fruits dans la mesure 

où il est bien uni au cep, de la même façon un 

prêtre ne peut porter les fruits du Christ à son 

Église, que dans la mesure où il reste uni au cep, 

uni au Christ. 
 

Voilà la condition de la fidélité. Et la fidélité 

du prêtre à sa mission de servir le Christ, de ser-

vir l’Eucharistie et le sacerdoce à l’Église, est dans 

son union à Jésus-Christ.  
 

Si le prêtre n’est pas uni à Jésus-Christ il n’a au-

cune possibilité de fidélité puisque même les 

apôtres eux-mêmes ont manqué à cette fidélité au 

point de départ. Par contre, si le prêtre, par la prière, 

par tous les moyens dont il dispose lui aussi comme 

tout baptisé, par les sacrements, si le prêtre reste uni 

à Jésus-Christ, si la Parole de Jésus-Christ demeure 

en lui, alors à ce moment-là il peut espérer assurer 

avec fidélité, avec continuité, jusqu’à sa mort, le 

service du sacerdoce à l’Église. 
 

 
 

4ème condition : le prêtre, homme de l’unité 

Et il y a encore une quatrième condition, que 

l’on trouve dans la prière sacerdotale que le Christ 

prononce juste avant d’aller à Gethsémani (in Saint 

Jean 17) : 
 

(11) « …Père Saint, garde en Ton nom ceux 
que Tu M’as donnés, pour qu’ils soient UN 

comme Nous... (18-21) Comme Tu M’as envoyé 
dans le monde, Moi aussi Je les envoie. Pour eux, 
Je Me sacrifie Moi-même afin qu’ils soient sanc-
tifiés dans la vérité. Je ne prie pas seulement pour 
eux mais pour ceux qui croiront en Moi grâce à 
leurs paroles, afin que tous soient Un, comme 
Toi Père Tu es en Moi et Moi en Toi. Qu’ils 
soient Un en Nous, afin que le monde croit que 
Tu M’as envoyé ». 

 

 

Saint Vincent de 

Paul 1581-1660 

prêtre français 

Fondateur des Filles 

de la Charité et des 

 Lazaristes  

Prêtre missionnaire 

 pour soulager 

la misère humaine 

Apôtre de la charité 



Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024    15 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

M I S S I O N S  
 

RENDE Z À  CÉ SAR ,  RE NDE Z À  D IEU  
 

A b b é  R o b e r t  L a r g i e r †  
 

Extrait d’une méditation de l’Abbé Robert Largier « l’Église est une » lors d’une réunion de foi du 8 novembre 1976. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Cette unité, cette unité entre ceux qui sont revêtus 

du sacerdoce de Jésus-Christ, cette unité est la con-

dition du service, du bon service de l’Église. Et, mal-

heureusement nous expérimentons de nos jours, où 

cette unité est plus ou moins brisée, ce qu’il en ré-

sulte pour l’Église. Lorsque l’unité de ceux qui sont 

revêtus du sacerdoce de Jésus-Christ a été brisée 

d’une façon ou d’une autre, ou qu’elle ne fonctionne 

pas bien d’une façon ou d’une autre, c’est l’Église 

qui est privée. 
 

Le Sacerdoce de tous les prêtres est le même ; 

seules les fonctions et les responsabilités dans 

l’Église au service du peuple de Dieu sont  

diverses. D’excellents et de saints prêtres exercent 

profondément le sacerdoce comme professeur dans 

un séminaire, comme aumônier de collège, comme 

vicaire en paroisse, ou dans l’état religieux. 
 

La tâche des prêtres c’est le service du Sacer-

doce de Jésus-Christ. Autrement dit : le service 

de la Parole de Dieu et des Sacrements. La tâche 

des prêtres, c’est d’éduquer des hommes et des femmes 

pour en faire des chrétiens, des membres vivants du 

Christ, des membres conscients, instruits de leur 

foi, fortifiés et soutenus par les sacrements. La res-

ponsabilité des prêtres - et donc leur sainteté - 

réside dans ce seul domaine. Ils ont consacré leur 

vie à servir le Sacerdoce du Christ aux membres 

du Christ.  
 

Quand les prêtres se livrent à une tâche tempo-

relle, ce peut être, par nécessité de vivre (absence 

d’une communauté chrétienne), par charité pour les 

hommes qui se trouvent dans des circonstances ex-

ceptionnelles (catastrophes, pays de mission...), par 

jeu et par manque de foi dans leur mission propre. 
 

Normalement, la communauté des chrétiens doit 

subvenir aux besoins du prêtre, mais cette prise en 

charge est destinée à apporter au prêtre la liberté de 

se consacrer totalement au service de la Parole de 

Dieu et des sacrements. 
 

Les fidèles ont la responsabilité et la compé-

tence pour organiser la société des hommes. Les 

Il faut retenir ces quatre conditions du bon fonc-

tionnement du sacerdoce pour le service de l’Église. 

Que les prêtres vivent de la foi. Que les prêtres 

soient serviteurs. Que les prêtres, par leur union au 

Christ, restent dans la fidélité. Et que les prêtres, par 

leur unité, forment un corps qui soit entièrement au 

service de l’Église du Christ. 

Je vis le mystère de l’Incarnation par mon respect 

des personnes en qui je vois l’image des Personnes 

divines, par ma recherche de la paix et de l’unité 

parce que les personnes humaines sont faites, comme 

les Personnes divines, pour trouver leur épanouisse-

ment dans l’unité. 
 

Cette unité, chaque chrétien doit la vivre personnel-

lement et doit la vivre avec les autres chrétiens. Cette 

union au Christ dans le mystère de l’Incarnation con-

duit les chrétiens à rechercher l’édification d’une so-

ciété chrétienne. La vie des hommes exige l’organi-

sation de leurs relations. Les chrétiens doivent faire 

en sorte que leurs relations - et donc les lois qui ré-

gissent ces relations - soient conformes à la volonté 

divine telle qu’elle s’exprime notamment dans les 

dix commandements du Créateur. 
 

Quand je dis société chrétienne, je ne veux pas 

dire société cléricale. Une société chrétienne n’est 

pas celle qui a le pape pour chef et localement les 

évêques et les curés. Nous sommes victimes d’une 

insupportable confusion qui aboutit à cette situation : 

des hommes, même chrétiens, rejettent l’idée d’une 

société chrétienne parce qu’ils croient que société 

chrétienne est synonyme de société gouvernée par les 

prêtres. Des chrétiens n’arrivent pas à prendre dans 

la société des responsabilités d’adultes parce qu’ils 

se croient, dans leur vie d’homme, dépendants de 

l’autorité ecclésiastique. Cette confusion empêche 

les chrétiens de vivre en union avec le Christ Incarné. 
 

 

Les prêtres - que ce soit le pape, l’évêque ou le 

curé - n’ont pas compétence et donc n’ont pas le pou-

voir d’organiser la société des hommes sur la terre. 
 

 

Saint Pierre Chanel 1803-1841, Prêtre 

mariste français, mort martyr à Futuna 

Vitrail de Saint Pierre Chanel dans 

l'église de Lapaha aux Tonga 



16   Les Deux Témoins, n°108 septembre 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
«  SOMMAIRE »  
page 1 -  Éditorial : « Remettre le Christ au centre de l’Église » 

page 2 -  Méditation : « Prêtre de Jésus-Christ : reconnais, ô prêtre, ta dignité ! » , Abbé Julien Bacon 

page 7 -  Spiritualité : « Les prêtres de Jésus-Christ » , Abbé Robert Largier 

page 11  Contemplation : « L’Eucharistie et le Sacerdoce », Abbé Robert Largier 

page 15 -  Missions : « Rendez à César, rendez à Dieu », Abbé Robert Largier 

Directeur  de publicat ion  :  Marie -Thérèse AVON-SOLETTI  -  Pr ix  de rev ient  de ce bu llet in  :  5  euros  

 

fidèles chrétiens ont besoin des prêtres pour que le 

Sacerdoce de Jésus-Christ leur soit assuré : 
 

C’est à dire que, par les prêtres, ils reçoivent la lu-

mière de l’Évangile du Christ pour éclairer et guider 

leur jugement en conformité avec la volonté de Dieu. 

Par les prêtres, les fidèles reçoivent la force et 

la vie des sacrements du Christ pour avoir le cou-

rage et l’audace de bâtir le monde selon l’ordre de 

Dieu. 
 

Mais, quand il s’agit de passer à l’action, les  

fidèles ne dépendent que d’eux-mêmes. Devant 

Dieu seul, ils ont à conduire leur vie familiale,  

professionnelle et civique. 
 

Le Sacerdoce du Christ qui leur est servi par les 

prêtres est nécessaire aux fidèles pour voir clair dans 

la volonté de Dieu, pour se reprendre après le péché 

ou l’échec, pour se fortifier dans la foi. Mais la res-

ponsabilité, la compétence, l’autorité, la décision ap-

partiennent aux fidèles dans la société des hommes. 
 

Les fidèles chrétiens ont besoin de retrouver une sé-

rénité, une liberté par rapport aux ecclésiastiques. 

Trop de fidèles sous prétexte de soumission au Sacer-

doce du Christ, abdiquent leur responsabilité dans la 

vie familiale, professionnelle, civique. Et à l’inverse, 

trop de fidèles, sous prétexte de prendre leurs distances 

par rapport au cléricalisme, perdent l’usage, pourtant 

nécessaire, du Sacerdoce du Christ. 
 

 

Il serait de la plus urgente nécessité que les prêtres 

- Pape, évêque, curés - pensent sincèrement et affir-

ment clairement qu’ils ont pour mission le service de 

la Parole de Dieu et des sacrements du Christ. Qu’en 

assurant ce service qui est celui du Christ, les prêtres 

entendent ainsi apporter aux Chrétiens la grâce de 

Dieu pour prendre leur taille et leur responsabilité 

d’adultes, c’est-à-dire « la taille du Christ en pléni-

tude », dit Saint Paul (Éphésiens 4: 13). 
 

Que les chrétiens, ainsi nourris de l’Évangile et 

des sacrements, ont responsabilité et grâce de Dieu 

pour juger, décider, organiser ce qui relève de leur 

compétence dans le monde familial, professionnel et 

civique. 
 

Que les prêtres n’ont pas à utiliser la dignité de 

leur Sacerdoce pour diriger la vie familiale, profes-

sionnelle ou civique. Les fidèles ne sont pas des 

troupes ou des pions pour permettre aux ecclésias-

tiques de jouer aux politiques ou aux sociologues. 
 

Que les fidèles, par ailleurs, n’ont pas à envahir 

la religion des problèmes temporels qui les concer-

nent et ne doivent pas chercher à utiliser les prêtres 

pour donner du poids à des luttes ou à des engage-

ments qui leur sont personnels. 
 

 

Si ces positions étaient clairement affirmées, ce 

serait pour les prêtres et les fidèles la liberté rendue 

possible de se donner chacun à sa tâche propre au 

service du Christ. 
 

L’Église n’apparaîtrait plus comme la propriété 

des ecclésiastiques ou comme le jouet des engage-

ments temporels de quelques « laïcs ». 
 

Elle apparaîtrait comme l’Église du Christ :  

le Christ dont le Sacerdoce serait saintement 

porté par les prêtres, 

le Christ dont l’Incarnation serait lumineuse-

ment portée par les fidèles catholiques. 

 

Vénérable François Libermann 

1802-1852, Juif converti au 

catholicisme, prêtre français  

Fondateur de l'Ordre du 

Saint Cœur de Marie  

fusionné avec la Congrégation 

du Saint Esprit (Spiritains) 

Apporter l’Évangile aux Noirs 

d’Afrique 

Anonyme, XIXème siècle 

Saint Jacques Berthieu 

 1838-1896 

prêtre français 

martyr à Madagascar 

torturé puis fusillé 

pour avoir refusé 

de renier sa foi 

Apôtre du culte du 

Sacré-Cœur parmi 

les chrétiens malgaches 

 


