
L E S  D E U X  T É M O I N S  
 

B U L L E T I N  T R I M E S T R I E L  D E  L I A I S O N  E T  D ’ I N F O R M A T I O N  

A S S O C I A T I O N  U N I T É  -  F O N D A T E U R  A B B É  R O B E R T  L A R G I E R  

3 8 ,  Q U A R T I E R  M A R C A S S O  -  2 0 2 2 5  C A T E R I  -  T é l .  :  0 4  9 5  6 1  7 5  2 5  -  C o u r r i e l  :  unite@wanadoo.fr 

N ° 1 1 2  –  S E P T E M B R E  2 0 2 5         I S S N  1 6 2 3 - 2 1 3 5  

 
 

 Les Trois Cœurs, celui de Jésus transpercé par le coup de lance en rouge, celui de Marie en bleu et celui de Joseph en blanc, sont enchâssés  les uns dans les 

autres pour représenter l’unité d’amour de la Sainte Famille : Jésus, le Sacerdoce - Marie, la Maternité divine - Joseph, le protecteur du Sacer-
doce et de la Maternité (in Saint Matthieu 1, 18-25 et 2, 13-23). 

 Les Trois Cœurs sont dans un cadre carré qui symbolise l’Église sainte telle que Saint Jean la voit dans l’Apocalypse (21, 2, 10,16) :  la Sainte Famille   

modèle de l’Église. 
 Les Trois Cœurs sont inscrits sur fond jaune, la couleur de la Papauté, car l’Église du Christ repose sur Pierre - rocher, guide et pasteur - selon la volonté 

exprimée par Jésus-Christ (in Saint Matthieu 16, 18, in Saint Luc 22, 32 et in Saint Jean 21, 15-17). 
 Les Trois Cœurs sont surmontés de la croix au pied de laquelle sont réunis les deux Témoins  : la Sainte Vierge Marie et Saint Jean l’apôtre, la 

Femme qui est la Maternité divine et le Prêtre revêtu du Sacerdoce du Christ, tous deux tournés vers le Christ, tous deux unis par le Christ, tous 
deux envoyés en mission par le Christ (in Saint Jean 19, 25-27 et Apocalypse 11, 3-12).  

Ainsi se réalise l’unité de l’esprit dans la diversité des talents. 
 

Ce bulletin est tout entier au service de la construction de l ’Église comme le demande Saint Paul dans son Épître aux Éphésiens (4, 12-15) :  « orga-
nisant ainsi les saints pour l’œuvre du ministère, EN VUE DE LA CONSTRUCTION DU CORPS DU CHRIST, au terme de laquelle nous devons parvenir, 
tous ensemble, à ne faire plus qu’un dans la foi et la connaissance du Fils de Dieu, et à  constituer cet Homme parfait, dans la force de l’âge, qui 

réalise la plénitude du Christ. Ainsi nous ne serons plus des enfants, nous ne nous laisserons plus ballotter et emporter à tout vent de la doctrine, 
au gré de l’imposture des hommes et de leur astuce à fourvoyer dans l ’erreur. Mais, VIVANT SELON LA VÉRITÉ ET DANS LA CHARITÉ, nous grandi-

rons de toutes manières vers Celui qui est la Tête, le Christ  ». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

  

 

 

 

« (8) André… dit : (9) ‘Il 

y a ici un enfant qui a 

cinq pains d'orge et deux 

poissons ». 

« (12) Quand ils eurent 

mangé à leur faim, Il dit 

à Ses disciples : recueil-

lez les morceaux qui 

restent afin que rien ne 

soit perdu. (13) Ils les 

recueillirent et remplirent 

douze corbeilles avec les 

morceaux qui restaient 

du repas des cinq pains 

d’orge ». 

« (10) Alors Jésus dit: 

faites asseoir les gens… 

Ils s'assirent donc au 

nombre d'environ cinq 

mille hommes. (11) Alors 

Jésus prit les pains, ren-

dit grâces et en distribua 

aux convives, et de même 

des poissons, autant qu’ils 

en voulurent ».  

« (5) Levant alors les yeux, 

Jésus vit qu’une grande 

foule venait à Lui. Il dit… : 

‘d'où achèterons-nous des 

pains, afin que ceux-ci 

aient à manger?’ »  

In Saint Jean ch. 6 

La Multiplication des pains  

Claude II Audran, 1683 

(1639-1684) 

Église Notre-Dame des 

Blancs-Manteaux, Paris 

mailto:unite@wanadoo.fr
https://emcitv.com/bible/jean-6-13.html#13
https://emcitv.com/bible/jean-6-10.html#10
https://emcitv.com/bible/jean-6-11.html#11
https://emcitv.com/bible/jean-6-5.html#5


2   Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025 

D O C T R I N E

PATE R NO STE R

A b b é  J u l i e n  B a c o n †

L A  R É V É L A T I O N  I N O U Ï E  D E  L A  N O U V E L L E  A L L I A N C E



D I R E  «  P È R E  »   
E T  C O N S T R U I R E  S A  V I E  S U R  C E T T E  C E R T I T U D E

 

l’origine dévoilé à ceux qui ont accueilli Sa Parole. 

À ceux-là, « il a été donné pouvoir de devenir 
enfants de Dieu, à eux qui croient en Son nom, 
qui ne sont pas nés d’un vouloir charnel, ni d’une 
volonté d’homme, mais qui sont nés de Dieu » 

(in Saint Jean 1: 12-13). 

C’est l’extase de Saint Paul dans cette admirable 

épître aux Éphésiens. « Devant l’insondable ri-

chesse » du Christ, lui, Paul, qui a été chargé « de 
mettre en lumière la dispensation du mystère » 

(Éphésiens 3: 8), ne trouve plus dans le langage des 

hommes les mots qui conviennent pour exprimer 
« l’Amour qui surpasse toute connaissance et 
nous invite à entrer dans toute la plénitude de 

Dieu » (Éphésiens 3: 19). 

PATER… Avant les sept demandes, ces instants 

de mise en présence, de recueillement indispensable 

à toute prière. Prise de conscience de cette révéla-

tion inouïe de la Nouvelle Alliance. Jamais aucune 

religion n’a osé regarder Dieu comme Père. 

L’Ancien Testament baigne dans cette paternité 

et les Psaumes la chantent tandis que les prophètes 

la proclament, mais personne ne se permet de 

s’adresser au Très-Haut en lui disant « Père ». 

Il a fallu l’ordre exprès de Jésus pour que les 

Apôtres saisissent la nouveauté extraordinaire du 

message. Le mensonge du Malin au pied de l’arbre 

de vie : « Vous serez comme des dieux » (Gen. 3: 

5) enfin détruit. La vérité première rétablie dans son

intégralité, le dessein préconçu de Dieu dès avant

qui est vain et périssable pour se laisser saisir par la 

majesté et la beauté du Seigneur. 

Jésus commence toujours sa prière par ce mot 

« Pater » ; que ce soit pour rendre grâces (in Saint 

Matthieu 2: 25-26 et in Saint Luc 10: 21-22) ou pour 

accomplir un miracle éclatant (résurrection de La-

zare, in Saint Jean 2: 41-42) comme dans les an-

goisses du Jardin de Gethsémani (in Saint Luc 22: 

42 et in Saint Matthieu 14: 36). 

Les Apôtres avaient été bouleversés par la façon 

dont Jésus priait et prononçait ce mot « Pater ». Son 

visage S’illuminait et une puissance d’amour infinie 

se dégageait de Sa personne. On sentait que, littéra-

lement, Il entrait en communication avec 

« Quelqu’un », et ce « Quelqu’un » avait saisi tout Son 

être dans l’extase. Alors, les disciples Lui dirent : 

« Maître apprends-nous à prier » (in Saint Luc 2: 1). 

Et Jésus leur dit : « vous direz : Père… » Le grec 

et le latin, plus logiques que le français, mettent ce 

mot en évidence. C’est bien de cela qu’il s’agit :  

comme Jésus, pouvoir dire Père. Non pas de la 

même façon, mais comme Lui, c’est à dire, en es-

sayant de faire passer dans ce mot toute sa foi et tout 

son amour. 

PATER… Un arrêt pour se mettre sous le « re-

gard », non pas dans le champ visuel, mais sous le 

regard, celui qui pénètre au plus profond de nous-

mêmes pour transfigurer. 

Instant de recueillement, pour sortir du monde pro-

fane et entrer dans le monde de Dieu, se tenir en de-

hors, « ex-stase » (stare ex omnibus vanis) de tout ce 

Sainte Trinité, église Saint Martien, Pfaffenheim Haut Rhin 



Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025    3 

 



P È R E ,  N O T R E  P È R E

Avant toute demande, avant toute louange, les 

Apôtres ont dû goûter cet instant de contemplation. 

Prier c’est d’abord contempler, et c’est la contempla-

tion qui permet l’extase. 

C’est la saisie par l’autre, qui revêt parfois une telle 

force que, pour quelques instants, le corps de chair et 

de mystère est irradié par la lumière de Dieu. 

Saint Paul l’a connu (2 Cor. 12: 1 sq). De nombreux 

saints l’ont connu. Thérèse récitant le Pater ne pou-

vait se détacher de sa contemplation. 

Père… Point culminant de la force, de la miséri-

corde et de la tendresse. 

Merci à Dieu pour Sa gloire, Sa majesté, Sa puis-

sance, mais merci d’abord et surtout parce qu’Il est 

Celui à qui l’on dit « Père ». Et comme la prière 

rythme toute la vie publique de Jésus, ainsi cette cer-

titude que Dieu est « Père » doit rythmer toute la 

journée du croyant. 

« Père » de qui procède toute paternité (Éph. 3: 15), 

de qui toute paternité tient son nom… 

Joie et fierté pour tous ceux qui sont pères selon la 

chair ou selon l’Esprit.  

Force et confiance pour tous ceux qui sont appelés 

à donner, à engendrer la vie du corps, mais surtout la 

vie de l’âme. 

Parce qu’ils sont pères, ils sont à l’image de Dieu, 

et parce qu’ils peuvent dirent « Père », ils sont à 

l’image de Jésus-Christ. 

Parce qu’ils sont pères, ils participent à l’œuvre 

créatrice, et parce qu’ils sont fils ils participent à 

l’œuvre rédemptrice. Et l’Esprit Saint en eux les sanc-

tifie et les fait participer à l’œuvre sanctificatrice. 

Ô dignité sublime des enfants de Dieu ! Sublime 

dignité de ceux qui, parce qu’ils peuvent dire 

« Père », participent déjà, dès cette terre, au Conseil 

Trinitaire ! 

Dire « Père » et construire sa vie sur cette certi-

tude. « Une vie pleine de grâce et de Vérité ». (in 

Saint Jean 1: 14). 

Comment ne pas comprendre l’extase et ne pas re-

dire avec François d’Espiney, ce jeune homme re-

tourné à Dieu à 19 ans :  

« Père dont le nom est Tendresse, 
Père dont le nom est Jeunesse,  
Père dont le nom est Amour,  

Père dont le nom est Père,  
Père dont le nom est secours ;  
Père dont le nom est caresse,  
de nouveau Père dont le nom est Tendresse, 

Père qui t’appelles l’infiniment bon ;  
avec les mots humains qui seuls ont goût de Dieu, 
donne-moi, ô Père, de faire connaître ton vrai nom. » 

Faire connaître ton vrai nom ! 

Qu’une telle révélation fasse bondir mon cœur d’al-

légresse et que j’aille chantant ma joie de par le monde ! 

« Ce que l’on vous a dit à l’oreille, courez le 

proclamer sur les toits ». (in Saint Matthieu 10; 27). 

Un tel secret ne peut se garder égoïstement, le 

monde entier doit savoir et doit à son tour tressaillir 

d’allégresse : « Dieu est Père ». 

La création d’Adam (détail), Michel Ange, chapelle sixtine 

Car Jésus a dit : « Vous direz : Pater Noster ». 

Père, notre Père… 

Désormais, je ne suis plus seul et je porte le 

monde entier dans ma prière. 

Notre Père… Le mien, mais aussi celui de tous les 

hommes,  

de ceux qui sont au loin, et de ceux qui sont auprès ; 

de ceux qui croient et de ceux qui ne croient pas ;  

de ceux qui ont péché, et de ceux qui sont restés 

dans le droit chemin,  

je dois les regarder tous avec des yeux de frère…  

Ainsi l’a voulu Jésus quand Il a dit, vous direz 

« Notre Père »… 



4   Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025 



Père, notre Père…  

Celui qui, ce matin, m’a salué et celui qui m’a 

bousculé ;  

celui qui m’a blessé et celui que j’ai blessé ;  

celui qui m’a regardé et celui qui s’est détourné… 

Père, notre Père…  

Celui dont j’attendais quelque chose et qui ne m’a 

rien donné, et celui qui me demandait quelque 

chose et à qui je n’ai rien donné.  

Celui qui réclamait un regard ou un sourire  

et je me suis retrouvé vide, sans regard ni sourire… 

Père, notre Père…  

ceux qui pleurent dans leur cœur et ceux qui font 

les fanfarons,  

ceux qui traînent leur misère sans espoir et ceux qui 

les exploitent,  

ceux qui n’ont pas le pain quotidien, et ceux qui 

sont repus. 

Tu me les a tous donné, Seigneur, quand Tu as 

dit : « Vous direz, Notre Père ». 

Père, Notre Père… 

Le voisin importun et le voyageur lointain,  

le pharisien hypocrite et le bon samaritain,  

le révolté qui prêche la lutte des classes,  

et le militant généreux qui s’offre pour mourir à sa 

place. 

Père, notre Père…  

Le missionnaire perdu dans la brousse, qui n’en 

peut plus, qui attend  

ma fatigue offerte et mon dernier effort du jour,  

le mourant qui blasphème et celui qui joint les 

mains ;  

l’enfant qui vient de naître  

et celui qu’une mère voudrait tuer en son sein. 

Père, notre Père…  

Tous les pères de la terre,  

ceux qui connaissent la grandeur de leur tâche  

et ceux qui la trahissent…  

ceux qui rejettent leurs fils et ceux qui pardonnent, 

ceux que l’angoisse étreint  

parce qu’ils ont le souci du pain quotidien. 

Père, notre Père … 

Il y a aussi toutes les mères,  

les saintes et les vagabondes, 

celles qui appellent à la vie et celles qui se déver-

gondent,  

celles qui savent dire « oui »,  

pour le petit que le Seigneur appelle pour le salut 

du monde. 

Père, notre Père enfin…  

Pour tous ces pères dans l’ordre de la grâce,  

que le Seigneur a mis sur notre chemin,  

afin qu’ils soient pour nous l’étoile du matin. 

Ils sont tous là dans ma prière  

et je dois les porter devant Toi, O Père,  

chaque fois que je dis « Notre Père ». 

Si je suis vraiment Ton enfant, comment pour-

rais-je un instant, les refuser au creux de ma 

main ? Comment pourrais-je me couper du plus 

petit d’entre eux, car il est Ton enfant… et je suis 

son frère… 

Père, Tu me les a tous donnés quand Ton Fils a 

dit : « Vous direz : Notre Père ». 

Alors, comme Jésus au soir du Jeudi Saint, je Te 

dis aussi :  

« Père Saint, garde en Ton nom ceux que Tu 
m’a donné, pour qu’ils soient Un. Consacre les 
dans la Vérité et c’est Ta Parole qui est Vé-
rité ; et pour eux, Père, je me consacre moi-

même dans Ta vérité » (in Saint Jean 17 pas-

sim), et du fond du cœur je crie vers Toi :  

« Pater Noster… qui es in cœlis… » (1). 

(1) Extrait de Opus Sacerdotale, Numéro 179

Dieu le Père, Giovanni Battista Cima da Conegliano, 1510, 

The Courtauld Gallery, Londres 



Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025    5 

M O R C E A U X  C H O I S I S

U N I T É  ( 1 7 )  

PARMI LES DEUX TÉMOINS DANS L ’ÉGLISE :  

LA MISSION DE LA MATERNITÉ SURNATURELLE (2)  

M a r i e - T h é r è s e  A v o n - S o l e t t i

La notion de la maternité surnaturelle de la femme a tellement disparu des esprits qu’il a fallu avancer lentement sur 
ce chemin inconnu. En premier a été explorée la définition de la maternité surnaturelle (Bulletin 106, mars 2024), puis 
sa manifestation (Bulletin 107, juin 2024) qui doit être dévoilée selon la Parole du Christ dans l’Évangile (in Saint 
Matthieu 10: 26 ; Saint Marc 4: 22 ; Saint Luc 8: 17). Enfin, sa mission dans l’Église est essentielle car la maternité 
surnaturelle est « la puissance de Vie et le soldat de la Vie » chargée « d’enfanter, guider et offrir le Sacerdoce dans 
l’Église du Christ ». Cette mission écarte trois tentations. La première tentation évitée (étudiée dans le Bulletin 110, 
mars 2025), concerne le lien qui unit la femme et le prêtre. Comme le demande le Christ en croix : « Voici ta mère », 
voici ton fils » (in Saint Jean 19: 26-27), ce lien est fondé sur des bases uniquement surnaturelles. Dans ce Bulletin, 
est abordée la deuxième tentation évitée par la seule présence de la maternité surnaturelle. 



LA DEUXIÈME TENTATION ÉVITÉE :  
LA VOLONTÉ DE CANTONER LA FEMME DANS UN RÔLE MATÉRIEL 

Jésus et la Samaritaine au puits de Jacob,  

Angelica Kauffmann, Munich, Neue Pinakothek 

LA PEUR DE LA FEMME SURMONTÉE : 

LA RÉALITÉ DE LA PRÉSENCE ACTIVE 

DE LA FEMME  DANS L’ÉGLISE 

Cantonner la femme dans un rôle matériel, c’est la 

tentation commune. La femme est faite pour mettre 

des enfants au monde ou pour être objet de plaisir. 

Son rôle est d’abord utilitaire, telle est la vision du 

Paganisme, de l’Islam et de l’ensemble des religions 

et des philosophies humaines. 

À ce sujet, les apôtres sont très en deçà du Christ 

qu’ils ne comprennent pas toujours et qu’ils ne sui-

vent pas toujours. Quand le Christ parle avec la Sa-

maritaine, les apôtres arrivent et « ils étaient surpris 

de Le voir parler à une femme » (in Saint Jean 4: 

27). Quand le Christ envoie les femmes annoncer Sa 

Résurrection aux apôtres, « ces propos leur sem-

blèrent pur radotage, et ils ne les crurent pas » (in 

Saint Luc 24: 11). 

Ce décalage qui est évident nécessite, sur ce sujet 

plus encore que pour d’autres questions, de suivre 

le Christ en tout et d’« obéir à Dieu plutôt qu’aux 

hommes » (Actes 5: 29). 

Depuis le péché originel, l’homme a peur de la 

femme et veut la « dominer » pour l’empêcher de 

nuire. « Ce n’est pas une femme qui me fera la 

loi » dit à la petite Antigone le roi païen Créon, dans 

la pièce de Sophocle écrite cinq siècles avant Jésus-

Christ, auquel répond en écho Saint Paul : « (11) 
Pendant l’instruction, la femme doit garder le si-
lence, en toute soumission. (12) Je ne permets pas 
à la femme d’enseigner ni de faire la loi à 

l’homme »  (1 Timothée 2: 11-12). 


Or, heureusement que les femmes ne se sont pas 

tues dans l’Évangile ! Sans le fiat de la Sainte 

Vierge, pas d’Incarnation. Sans les « Ils n’ont plus 

de vin » et « Tout ce qu’Il vous dira, faites-le » de 

la Sainte Vierge toujours, pas d’entrée du Christ sur 

le chemin de la Rédemption. L’apôtre Saint Jean le 

note, le miracle accompli par le Christ poussé litté-

ralement par Sa mère, « fut le premier des signes 
de Jésus. Il l’accomplit à Cana de Galilée. Il ma-
nifesta Sa gloire et Ses disciples crurent en Lui » 



6   Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025 

 

 

(in Saint Jean 2: 11). Sans le « Il m’a dit tout ce que 

j’ai fait » de la Samaritaine aux villageois, pas d’an-

nonce aux Samaritains du Christ présent parmi les 

hommes (in Saint Jean 4: 39). Sans les femmes, pas 

d’annonce de la Résurrection (in Saint Matthieu 28: 

10 ; in Saint Marc 16: 7, 9-11 : in Saint Luc 24: 9 ; in 

Saint Jean 20: 17-18). 

Les femmes parlent dans l’Évangile. Elles parlent 

en public, à des proches, à des étrangers, aux apôtres, 

à la hiérarchie de l’Église. Et elles parlent hardiment. 

Envoyées par le Christ ou provoquées par le Christ, 

les sujets qu’elles abordent concernent l’Incarnation, 

la Rédemption, la Résurrection. Pour le Christ, la 

femme est capable de parler, de parler en public, de 

parler à des hommes d’Église, de s’exprimer intelli-

gemment et selon la volonté de Dieu sur des sujets 

essentiels de la Révélation et de la connaissance du 

plan d’amour de Dieu sur les hommes.  


S’il en fallait encore une, ce serait une preuve de 

la divinité du Christ que ce gouffre qui sépare, des 

autres hommes, le Christ dans Son respect de l’intel-

ligence de la femme. Et l’Église est bien divine elle 

aussi puisque, en dépit de ses membres tous pécheurs, 

elle n’a pas observé l’interdiction de Saint Paul : « Je 

ne permets pas à la femme d’enseigner », mais a 

suivi le Christ en élevant des femmes à la dignité de 

Docteurs de l’Église, comme Sainte Thérèse d’Avila, 

Sainte Thérèse de l’Enfant Jésus, Sainte Catherine de 

Sienne ou Sainte Hildegarde de Bingen, témoignant 

ainsi que l’Esprit de Dieu passe par la femme aussi 

bien que par l’homme et que la Pensée de Dieu doit 

être transmise à toute l’Église et entendue de toute 

l’Église.  

Confirmation est donnée, toujours au XXème 

siècle du fait du développement de la classe 

moyenne grâce au développement de la technologie, 

d’un accès plus large des femmes aux études supé-

rieures, à l’enseignement dans tous les domaines et 

aux postes de responsabilité sans que le niveau des 

compétences en soit affecté alors même que c’est la 

Maternité divine dont elle est revêtue qui permet au 

talent de la femme de s’exprimer. Si elle perd cette 

notion - et le danger est réel -, elle redescend à 

l’image de l’homme et ne peut que tenter d’en être 

une pâle imitation. Ce n’est qu’en découvrant 

l’image de Dieu en elle que la femme peut « faire 

fructifier » (in Saint Matthieu 25: 16, dans la para-

bole des talents) tout son talent qui s’exprime de fa-

çon surnaturelle dans tous les domaines matériel, 

stratégique, intellectuel, artistique ou spirituel. 


Le Christ le veut : la femme a une mission sur-

naturelle à accomplir dans l’Église. Pour suivre le 

Christ, il est nécessaire de dépasser tous les regards 

apeurés et négatifs sur la femme, toutes les velléités 

de ligoter la femme dans un schéma sclérosant, et 

qui ne sont en réalité qu’un retour à l’Ancien Testa-

ment ou une réapparition du Paganisme. « Une 

femme doit être épouse et mère » au sens 

Sainte Hildegarde de Bingen (1098- 17 septembre 1179), Moniale bénédictine allemande, Abbesse élue à l’âge de 38 

ans dans le monastère double de Disibodenberg (double autorité de l’abbé et de l’abbesse), Mystique, poétesse, 

musicienne, médecin, naturaliste, elle compose aussi des œuvres de théologie et de philosophie. Bienheureuse dès le 

XIIème siècle, elle est canonisée et proclamée docteur de l’Église par le Pape Benoît XVI en 2012. Vitrail de l’Abbaye 

Sainte-Hildegarde d’Eibingen 



Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025    7 

 

Saints Louis et Zélie Martin, 

parents de Sainte Thérèse de l’Enfant-Jésus 

La femme qui a des enfants doit d’abord s’oc-

cuper de ses enfants. Elle doit non seulement leur 

donner la vie naturelle, mais aussi les faire grandir 

dans la vie surnaturelle. La maternité surnaturelle 

de la femme qui a des enfants consiste à dévelop-

per leur intelligence et à les conduire à un plein 

épanouissement de leur personnalité. Et telle est 

aussi la mission de paternité surnaturelle du père et 

de l’époux, tel Saint Joseph, qui permet à la Vie 

divine, engendrée par le baptême et entretenue par 

les sacrements donnés par le prêtre, de s’épanouir 

dans l’enfant. Car, époux et épouse, père et mère, 

poursuivent l’un et l’autre, accomplissent l’un en 

unité avec l’autre dans les tâches quotidiennes, 

cette mission que Dieu leur a confiée en priorité. 

La mère de famille nombreuse qui déploie toute 

son énergie à rendre la vie de sa famille agréable, 

passant sans s’arrêter du ménage aux nombreuses 

lessives, des devoirs des enfants aux activités lu-

diques, de l’enseignement de la vie en commu-

nauté familiale à la prise en compte du tempéra-

ment de chaque enfant...  

La mère de famille qui travaille et qui, après une 

journée harassante, revoit les cours prodigués à 

l’école, fait réciter les leçons de son ou de ses en-

fants, aide à composer de beaux devoirs, sans 

compter là encore les lessives et le repassage, la 

cuisine et les divertissements aptes à apporter du 

bonheur à chaque enfant... 

L’une et l’autre ne comptent, ni leur fatigue, ni 

leur peine, elles n’agissent pas pour leur propre sa-

tisfaction, mais par souci du bien de leur famille. 

Parce que leur regard est tourné vers les autres, 

parce que leur cœur est empli d’amour, elles exer-

cent la Maternité divine dont elles sont revêtues 

uniquement charnel et matériel du terme. « Une 

femme doit être mariée ou religieuse ». Pourquoi ces 

phrases qui sont tellement blessantes pour celles qui 

ne sont pas mariées ou qui n’ont pas d’enfants ? Elles 

portent la marque du Monde qui veut faire peser sur 

la femme la loi ancienne dont l’homme – « homme 

et femme » (Genèse 1: 27) - a été libéré par le Christ. 

Car, le Christ a sauvé toute l’humanité, toutes les 

personnes de bonne volonté, hommes et femmes. 

Donc tous sont libérés, hommes et femmes. Et Marie 

a contribué puissamment à cette liberté retrouvée de 

toutes les femmes. Ève avait péché contre Dieu par 

méfiance, et contre l’homme en l’entraînant au mal. 

Marie, répare les deux fautes de la femme : par son 

fiat elle offre sa confiance totale à Dieu, par sa de-

mande aux serviteurs « tout ce qu’Il vous dira, 

faites-le » elle conduit l’homme vers Dieu. 


LA RÉALITÉ DE LA MISSION 

SPIRITUELLE DE LA FEMME

Telle est la Révélation de Dieu. Le péché originel 

et ses conséquences sont annihilés par le plan 

d’amour de Dieu sur les hommes. Et la femme fait 

partie intégrante de ce plan d’amour qui ouvre le che-

min de Vie aux hommes. 

Oui, la femme est mère. Mais sa maternité est di-

vine. Elle vient de Dieu. Elle conduit vers Dieu. Elle 

est donnée à Dieu. La Maternité vient de Dieu 

comme à l’Incarnation : la femme est Mère du Sacer-

doce. La Maternité conduit à Dieu comme à Cana : 

la femme est le guide des hommes vers Dieu. La Ma-

ternité est donnée à Dieu comme au pied de la croix : 

la femme est celle qui offre le Christ au Père. Voilà 

la mission de la femme dans l’Église. C’est une mis-

sion divine, une mission qui donne la Vie divine dans 

l’Église. 

Ainsi toute femme est mère. Qu’elle soit mariée 

ou non, qu’elle ait des enfants ou non. Sa vocation 

est d’être la fécondité de Dieu dans l’Église. Cette 

mission est déjà annoncée dans l’Ancien Testament 

dans le Livre de la Sagesse : « Heureuse la femme 
stérile mais sans tache, celle dont la couche ne 
connaît pas le péché ; sa fécondité paraîtra lors de 

la visite des âmes » (Livre de la Sagesse 3: 13). C’est 

dans le Paganisme, l’Islam ou toute autre religion hu-

maine que la femme est considérée selon une dimen-

sion uniquement matérielle. Dans la religion de Dieu 

et notamment par la Révélation du Christ, la femme 

est investie d’une mission à la fois surnaturelle et na-

turelle, issue de la Maternité divine. 




8   Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025 

 dans cette joie austère et bienheureuse qui fait le bon-

heur de tous, époux et enfants. Et cet amour divin de 

la Maternité surnaturelle qu’elles doivent à leurs en-

fants en priorité, elles le font bien souvent déborder 

sur l’Église tout entière. 

La femme sans enfant a la mission d’exercer la 

Maternité divine dont elle est revêtue dans l’Église. 

Toute la Maternité surnaturelle, toute la puissance de 

Vie divine, est libre alors de s’exercer pour tous. Cela 

demande une plus grande offrande de soi, mais cette 

disponibilité décuple la puissance de Vie que peut of-

frir la femme pour l’Église. Et il en est de même pour 

l’homme sans enfant dont la paternité surnaturelle 

devient libre de s’exercer pour tous. La vocation, 

c’est-à-dire l’appel d’amour de Dieu qui attend la ré-

ponse d’amour de chaque personne, est alors celle 

d’avoir non quelques enfants, mais d’être la Mater-

nité surnaturelle ou la Paternité surnaturelle dans 

l’Église pour tous ceux qui en ont besoin. Et cette 

vocation, quand elle est vécue dans un couple, pro-

voque une fécondité surnaturelle qui est essentielle à 

la reconstruction de l’Église, à la puissance de Vie 

divine dans l’Église.  

Et il en est de même pour une femme ou un 

homme non mariés, veufs ou célibataires. La Mater-

nité surnaturelle et la Paternité surnaturelle qui ca-

ractérisent leur être profitent à toute l’Église dès 

qu’ils les mettent au service de Dieu et du prochain. 

Car toute vocation accomplie, fait grandir la Vie 

divine dans l’Église. 

La femme qui rentre dans un ordre religieux et 

qui offre tout son être à Dieu est revêtue de façon 

toute spéciale de la Maternité divine. Assurément, 

sa façon de l’exercer est encore plus puissante et sa 

fécondité bien plus forte. Elle combat au premier 

rang l’Ennemi de Dieu et de la Vie. Sa prière, sa 

donation à Dieu sont des armes redoutables ca-

pables de faire reculer l’Adversaire, de le tenir en 

échec. Essentielles dans ce combat pour la Vie, les 

moniales ont toujours participé activement au com-

bat pour le développement de l’Église. Les moines, 

eux aussi contemplatifs ou apostoliques, sont les 

postes avancés en territoire ennemi. Leur mission 

est aussi essentielle, leur présence aussi impérative, 

leur prière aussi puissante dans l’Église. 


LA VRAIE SIGNIFICATION DU 

MARIAGE : UN SACREMENT 

Pour en revenir aux fidèles vivant dans le 

monde, combien de malheurs auraient été évités si 

cette notion d’un caractère surnaturel de chaque 

baptisé, « temple de Dieu », avait prévalu dans la 

société ou au moins dans l’Église. Pourtant, 

l’apôtre Paul le clame : « Ne savez-vous pas que 
vous êtes un temple de Dieu, et que l’Esprit de 

Dieu habite en vous ? » (1 Corinthiens 3: 16). 

Mais, encore une fois, le retour à l’esprit de natura-

lité, non pas éclairé par le Christ mais étranger au 

Christ, ainsi que la renaissance du Paganisme, 

l’ont emporté dans la mentalité moderne. De cette 

bataille presque gagnée contre la spiritualité de la 

personne humaine s’en est suivie la primauté don-

née à des buts terrestres et donc contradictoires, 

entre partisans du mariage dans le seul but de la 

procréation et ceux d’un mariage fondé sur le seul 

désir de l’autre, sans aucune élévation de pensée, 

avec les conséquences désastreuses dans la société 

d’assouvissement de volontés humaines jamais sa-

tisfaites, provoquant divorces répétés par égoïsme 

pour ceux-ci et adoptions égoïstes pour ceux-là. 

Le mariage n’est pas d’abord conditionné par la 

procréation ou par le désir de l’autre, c’est un sa-

crement du fait de sa sanctification par le Christ à 

Cana. C’est donc d’abord une union spirituelle, une 

union qui unit Dieu et le couple, une union en Dieu 

d’un homme et d’une femme, comme l’ont déjà 

vécu Joseph et Marie qui étaient vierges l’un et 

l’autre et s’étaient promis de rester dans cet état de 

virginité durant leur mariage. Sinon pour quelle rai-

son Marie aurait-elle demandé à l’ange : « Com-
ment cela se fera-t-il puisque je ne connais point 

d’homme ? » (in Saint Luc 1: 34). Étant fiancée, il 

aurait été naturel que la Vierge Marie pense que son L’Annonciation, Le Tintoret (1519-1594), Venise 



Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025    9 



 

premier né après la consommation du mariage se-

rait l’enfant annoncé. Si elle dit qu’elle ne connaît 

« point d’homme » alors qu’elle est fiancée, cela 

signifie que les deux futurs conjoints avaient décidé 

de vivre dans la chasteté, donc sans idée de procréa-

tion. Joseph et Marie sont le modèle du couple dans 

la première acception du terme : un couple qui vit 

une union spirituelle en Dieu.  

Cette condition première est confirmée par les 

Paroles du Christ sur l’indissolubilité qu’Il exige 

dans le mariage : « ce que Dieu a uni, l’homme ne 

doit point le séparer »  (in Saint Matthieu 19: 6). Il 

n’est nullement question ici de désir ou de procréa-

tion, mais de l’union par Dieu d’un homme et d’une 

femme qui dépasse, d’une part la volonté humaine 

puisque « l’homme quittera son père et sa mère 

pour s’attacher à sa femme » (in Saint Matthieu 

19: 5), ce qui écarte le mariage arrangé par les fa-

milles et signifie le consentement entre époux, 

d’autre part la volonté changeante de l’être humain 

puisque l’indissolubilité est prescrite, comme un 

des rares commandements du Christ dans l’Évan-

gile. Si la procréation venait en premier, l’indisso-

lubilité n’aurait aucun sens. Le mariage pourrait 

être « cassé » pour permettre à la fécondité natu-

relle de s’exercer avec un autre conjoint ou con-

jointe, comme cela existe dans de nombreuses civi-

lisations. 

Le mariage découle du consentement de 

l’homme et de la femme qui s’offrent à Dieu d’une 

même volonté, qui offrent leur amour à Dieu d’une 

même âme, et que Dieu unit pour la vie « jusqu’à 

ce que la mort les sépare » selon la formule consa-

crée et explicite. Le mariage est une consécration 

des époux devant Dieu. Et cette donation est aussi 

irrévocable que celle du prêtre, de la religieuse ou 

du moine. Quand elle est faite devant Dieu, cette 

donation, qui hisse le couple à l’image de Dieu, de-

vient parfaite et loyale « dans le bonheur comme 

dans les épreuves, dans la santé comme dans la ma-

ladie... ». La formulation des textes sur le mariage, 

issue du Christianisme même dans des pays qui se 

veulent laïcs, reprend exclusivement les deux con-

ditions exposées par le Christ dans l’Évangile : la 

nécessité du consentement manifestée par la for-

mule : « Voulez-vous prendre comme époux... 

comme épouse », et la réalisation de l’union spiri-

tuelle de l’homme et de la femme. 

Ensuite, vient la procréation qui est bienfaisante. 

Elle comble le couple et reproduit à l’infini, même 

si Sa conception issue du Saint-Esprit est différente, 

l’image de la Nativité du Christ. La naissance d’un 

enfant est toujours l’aboutissement d’un accueil de 

la vie, elle manifeste la volonté d’une confiance en 

la vie. Et bien sûr, l’attirance physique est incluse 

puisque le mariage chrétien est fondé sur le consen-

tement. Mais, ni la procréation, ni l’attirance ne sont 

mentionnées par le Christ comme faisant partie des 

conditions exigées par Dieu. Simplement, le con-

sentement résulte de l’attirance mutuelle, et l’union 

spirituelle fait naître une profusion de fruits dont la 

procréation naturelle est la plus affectionnée, à juste 

raison, sans pour autant oublier que, dans le Chris-

tianisme, la fécondité spirituelle passe toujours en 

premier.  

À suivre 

La Sainte Famille La Trinité sur terre 

Jerónimo Ezquerra 

«  T O U T  E S T  G R Â C E  »



10   Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025 

 

S P I R I T U A L I T É  
 

LA GENÈ SE  :  LE S ON ZE PREMIE RS CHAP ITRE S  
 

A b b é  R o b e r t  L a r g i e r †  
 

Une autre série de réunions de foi concerne, dans ses premiers chapitres, l’Ancien Testament, puis certains pas-
sages du Nouveau Testament, notamment les Actes et quelques épîtres. L’Abbé Robert Largier y consacre deux 
années scolaires, 1973-1974 puis 1974-1975. Cette liasse dactylographiée de réunions de foi entières, échappée à 
la benne, nous fait d’autant plus regretter tous ces documents de l’Abbé Largier qui n’ont pu être sauvés et qui 
existaient nécessairement, retranscrits avec le même soin méticuleux que ceux-ci. Nous sommes déjà heureux de 
ce don de deux années de réunions de foi qui ont été scannées et remises en forme. Les autres, plus parcellaires, 
qui émaillent depuis des années Les Deux Témoins ne doivent leur existence qu’au travail exceptionnel d’un 
membre de l’association qui a retranscrit ces réunions de foi à partir de cassettes plus ou moins audibles. 

 
 

UNE ÉTUDE DE LA GENÈSE :  
L ’HISTOIRE DE DIEU QUI SE FAIT CONNAÎTRE  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Tout homme, parce qu’il est créé à l’image de 

Dieu porte nécessairement à l’égard de Dieu la res-

ponsabilité de sa propre vie : elle est un témoignage 

pour ou contre Dieu. 

Ou bien, il suit fidèlement la loi de sa conscience 

et la vie de cet homme est un reflet de la vérité et de 

la justice divines : à l’égard de Dieu cet homme est 

comme un fils ; ou bien, il fait taire sa conscience et 

la bafoue délibérément : le comportement de cet 

homme est une contradiction vivante de Dieu : à 

l’égard de Dieu cet homme est comme un démon. 
 

Ce témoignage ou ce contre-témoignage est la 

trame courante de toute vie, y compris la vie des 

hommes de l’Ancien Testament comme la vie des 

Chrétiens du Nouveau Testament. 
 

La Bible n’est pas destinée à faire le recensement 

des vertus et des péchés des membres du peuple de 

Dieu ; pas plus que l’Eglise n’est l’histoire des hauts 

et des bas des disciples de Jésus-Christ. La Bible est 

écrite pour nous révéler Dieu ; de même que l’Église 

existe pour faire connaître Jésus-Christ. 
 

C’est pourquoi l’étude à laquelle nous allons nous 

livrer cette année dans l’Ancien Testament ne sera 

pas d’abord l’histoire d’Abraham et de ses succes-

seurs. Ce sera l’histoire de Dieu qui Se fait connaître, 

Son insertion, Son Incarnation dans notre histoire 

humaine pour Se révéler aux hommes. 
 

Sans doute, Dieu Se révèle à des hommes mar-

qués par leur caractère propre, influencés par les cir-

constances de leur vie, imprégnés de la civilisation 

de leur époque. Mais on ne peut réduire la Révéla-

tion de Dieu a l’étude des caractères, des circons-

tances ou des civilisations. 

C’est Dieu que nous voulons contempler. Et si 

Dieu Se plie aux caractères, aux circonstances, aux 

civilisations, il ne faudrait pourtant pas se laisser al-

ler à Lui attribuer les défauts qui appartenaient aux 

hommes, les difficultés qui sont dues aux circons-

tances, et les limites inhérentes aux civilisations. 
 

L’histoire sainte c’est l’histoire de Dieu qui Se 

fait Rédempteur. C’est le cheminement du plan ré-

dempteur de Dieu au milieu de la liberté des 

hommes dont ils ne savent plus se servir parce 

qu’ils se sont rendus esclaves du péché. L’histoire 

sainte c’est l’histoire de l’infinie patience du Créa-

teur pour guérir l’homme malade et le rendre à nou-

veau capable de connaître Dieu, de L’aimer, de 

vouloir comme Dieu et d’entrer dans l’intimité de 

Dieu pour l’éternité. 
 

 
La Trinité, Andrei Roublev, Icône, 1410, 

Trois Anges hôtes d’Abraham à Mambré, Galerie Tretiakov, Moscou 



Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025    11 



LE COMMENCEMENT DE L ’HISTOIRE DU PLAN DE DIEU  

 

Mais la patience de Dieu et Sa volonté inébran-

lable de sauver Se heurtent à l’incompréhension, à la 

mauvaise volonté ou au refus des hommes malades 

de péchés. C’est là qu’apparaît l’infinie miséricorde 

divine que rien ne peut lasser. Lorsque la sottise ou 

la méchanceté des hommes a détruit ce qu’Il avait 

édifié, Il recommence inlassablement : que ce soit 

avant la naissance de Jésus-Christ, pendant toute 

l’histoire du peuple d’Israël, ou après l’Incarnation, 

pendant toute l’histoire de l’Église catholique. Nous 

ne pouvons qu’être émerveillés de constater qu’à 

travers toutes les tempêtes Dieu poursuit Son plan 

rédempteur pour sauver les hommes du mal et les 

faire vivre de Sa sainteté. 

Nous sommes aujourd’hui à un commencement 

de cette histoire.  

Il s’agit des onze premiers chapitres de la Genèse. 

Il est bien évident que ces pages ont suscité la cu-

riosité des savants et des exégètes qui ont découvert 

des documents d’origines diverses et les ont compa-

rés à des documents parallèles, notamment des récits 

babyloniens. 

On a échafaudé des hypothèses pour mettre des 

dates à la rédaction des différents documents com-

posant ces onze chapitres. Des répétitions ont amené 

à reconnaître plusieurs sources dans les récits de la 

Genèse : 

Dans un premier groupe de récits, Dieu est ap-

pelé ELOHIM, vieille forme plurielle du mot EL qui 

signifie Dieu. Il ne s’agit pas là de plusieurs divini-

tés, mais plutôt d’une expression de respect - comme 

on emploie le vouvoiement. Et justement, ces récits, 

se caractérisent par leur retenue ; on y garde une cer-

taine distance entre l’homme et Dieu ; il n’y a pas 

d’anthropomorphismes où l’on prête à Dieu des ca-

ractères humains. 

Dans un deuxième groupe de récits, Dieu est 

appelé YAHVE. Mot qui signifie l’ÊTRE. C’est le 

nom que Dieu a révélé au Sinaï : « Je suis celui qui 

est » (Exode 3: 14). 

Ces récits se caractérisent par une grande fami-

liarité, un style coloré, un ton très vivant. Les plus 

graves problèmes de l’homme y sont traités sous 

une forme apparemment naïve ; mais les réponses 

les plus profondes leur sont données. 

Enfin, un troisième groupe de récits, que l’on 

dit de source sacerdotale, représente soit un souci 

d’usage liturgique, soit un souci législatif ou gé-

néalogique. 

Par exemple, le premier chapitre de la Genèse, 

qui est une hymne à la création, est un récit de 

source sacerdotale. 

À partir du deuxième chapitre de la Genèse, qui 

est l’histoire de la création de l’homme et de sa 

chute, le récit vient du groupe Yahviste. 

Mais si nous nous contentions d’une curiosité de 

savants. nous risquerions de nous fermer au mes-

sage divin contenu dans ces textes sacrés. De la 

même façon que ceux qui étudieraient la botanique 

sans manger de fruits ; ou ceux qui étudieraient 

l’amour sans aimer. 

Nous ne voulons pas nous laisser arrêter par les 

problèmes de la fabrication de la Bible. Nous pré-

férons nous nourrir du livre que notre foi catho-

lique nous donne comme inspiré de l’Esprit Saint. 

Autre remarque encore avant d’aborder le con-

tenu de ces onze premiers chapitres de la Genèse. 

Il s’agit bien sûr de la foi et du sens de la vie, 

ou si l’on veut de la sagesse des Patriarches. 

Mais, plus profondément encore, il s’agit d’une 

conception de la vie, d’une sagesse qui est celle de 

l’humanité. 

Nous en trouvons la preuve dans le fait que des 

récits comme celui de la chute de l’homme ou du 

déluge se retrouvent dans les traditions de religions 

anciennes étrangères au peuple d’Israël : en Grèce, 

en Amérique du Sud, aux Indes, en Lituanie. 

Ce qui caractérise la tradition des Patriarches - 

caractère que l’on retrouve dans le fond de l’âme 

La Genèse, Raphael, Église Sainte-Marie-du-Peuple, 

Dôme, Chapelle Chigi, Rome 



12   Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025 

 

 

 

 

 

 
 

 

LE PREMIER CHAPITRE DE LA GENÈSE :  
UNE HYMNE À LA GLOIRE DU CRÉATEUR  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

juive - c’est la foi en un seul Dieu qui Se choisit un 

peuple pour lui donner un pays. 
 

La foi en un Dieu unique permet aux Patriarches, 

et à nous après eux, de comprendre dans tout leur 

sens les plus anciennes traditions de l’humanité, et 

cela, quelle que soit la date du document qui nous 

est parvenu, puisque ces documents conservent et 

nous transmettent le sens de notre existence sur la 

terre. 

Le premier chapitre de la Genèse est une hymne à 

la gloire du Créateur, hymne composée de strophes 

et d’un refrain. 

L’auteur utilise le cadre d’une semaine pour faire 

apparaître toute l’œuvre de Dieu :  
 

Le 1er jour : la lumière 

« Et Dieu vit que La Lumière était bonne » (v. 4) 
 

Le 2ème jour : le ciel, la terre et la mer 

« Et Dieu vit que cela était bon » (v. 10) 
 

Le 3ème jour : la végétation sur la terre 

« Et Dieu vit que cela était bon » (v. 12) 
 

Le 4ème jour : le soleil, la lune et les étoiles 

« Et Dieu vit que cela était bon » (v. 18) 
 

Le 5ème jour : 

Les poissons de la mer et les oiseaux du ciel 

« Et Dieu vit que cela était bon » (v. 21) 

Les animaux de la terre 

« Et Dieu vit que cela était bon » (v. 25) 
 

Le 6ème jour : l’homme et la femme 
« Dieu vit tout ce qu’Il avait fait : c’était très bon » 

(v. 31) 
 

Le 7ème jour : Dieu est dans la paix et le repos. 

C’est la conclusion de l’ouvrage qu’Il a entrepris. 

 

Il faut retenir les affirmations de ce poème : elles 

sont d’importance. 
 

* Dieu est l’auteur unique de toute la création et 

de tous les êtres qui peuvent exister au ciel, sur la 

terre et dans les eaux. Tous sont créatures de Dieu. 
 

* Le refrain, sept fois répété, affirme que toute 

l’œuvre de Dieu est bonne. Rien de mal n’apparaît 

dans cette création divine. 
 

* Dieu unique 
 

* Créateur de tout 
 

* Une création parfaite 
 

Voilà des éléments non négligeables pour 

l’équilibre d’une pensée humaine qui cherche le 

sens de la vie. 
 

Or, il n’est pas rare de trouver dans la psycholo-

gie de nos contemporains, et peut-être dans la nôtre, 

des traces de superstition attribuant à des créatures 

des pouvoirs qu’elles n’ont pas. 
 

Il n’est pas de journal qui ne croit devoir éditer 

un horoscope ; les cartomanciennes ne subissent 

pas de chômage ; et nombreux sont ceux qui s’atta-

chent à un talisman destiné à leur porter chance. 
 

Pour ce qui est de la perfection de la création, 

elle est constamment mise en doute par tous ceux 

qui pensent ou qui disent... pourquoi cela nous est-

il arrivé... : « Si Dieu était bon, il ne permettrait pas 

ceci ou cela ! » 
 

 

Le sixième jour mérite une attention toute spé-

ciale puisqu’il s’agit de nous, les humains. 
 

Dieu dit : « Faisons l’homme à notre image, 
comme notre ressemblance » 

« Faisons », au pluriel - et dans ce pluriel les 

Pères de l’Église ont vu le Dieu-Trinité. Et même 

si cette interprétation n’était pas consciente pour 

l’auteur du poème, elle est valable pour nous qui 

connaissons la Révélation de Jésus. 
 

Dans la lecture de ce passage de la Genèse, ce qu’il 

y a d’émouvant, à la lumière de la Révélation de Jé-

sus, c’est que Dieu, pour faire l’humain à son image 
 

Dieu créant 

les étoiles  

Initiale  

historiée ‘O’ 
 

Sano di 

Pietro  

Sienne, XVè 
 

Musée 

Marmottan 

Monet  

Paris  



Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025    13 



le crée « homme et femme » (1: 27). Ce qui signifie, 

d’une façon absolue, que tout rapport entre l’homme 

et la femme est faux s’il ne se réfère pas à Dieu. 

Il faut penser, bien sûr, aux rapports de l’homme 

et de la femme en tant qu’époux et épouse, mais 

aussi aux rapports avec la mère, avec l’enfant ; et à 

toute collaboration entre homme et femme. La di-

gnité de l’un et de l’autre est de se permettre mutuel-

lement de reproduire cette image de Dieu, d’accéder 

à cette ressemblance avec Dieu. 

Voilà la base inébranlable du respect mutuel de 

l’homme et de la femme. C’est leur rapport avec 

Dieu qui les amène à se respecter l’un l’autre. Le 

problème n’est pas de l’égalité de la femme avec 

l’homme ou de l’égalité de l’homme avec la femme. 

Ce qui importe c’est que l’homme et la femme tien-

nent leur rang par rapport à Dieu, acceptent d’être 

l’un pour l’autre instrument de leur union à Dieu. 

C’est cette attitude qui les amènera à tenir leur rang 

l’un par rapport à l’autre, et cela dans toutes les oc-

casions de collaboration qu’ils ont nécessairement 

entre homme et femme. 


Dieu ajoute : « Que l’homme domine sur Les 
poissons de la mer, Les oiseaux du ciel, Les bes-
tiaux, toutes les bêtes sauvages et toutes Les bes-

tioles qui rampent sur La terre » (1: 26). 

Dans le document suivant, au chapitre 2, cette 

idée de l’autorité de l’homme sur la création est ex-

primée d’une façon imagée : 

« Dieu amena à l’homme tous les animaux des 
champs et tous les oiseaux du ciel, pour voir com-
ment il les appellerait : chacun devait porter le 
nom que l’homme lui aurait donné. L’homme 
donna des noms à tous les bestiaux, aux oiseaux 

du ciel, et à toutes les bêtes sauvages » (2: 19-20). 

Dans l’un et l’autre de ces textes est affirmé le 

pouvoir que l’homme reçoit de Dieu sur tout le 

monde créé. C’est un pouvoir délégué. C’est le pou-

voir qui appartient en propre à Dieu en tant que 

Créateur. 

Tant que l’homme exerce son autorité en réfé-

rence à Dieu, il est  image de Dieu, et son pouvoir 

est bienfaisant à la ressemblance de Dieu qui fait 

toute chose bonne. 

Mais, si par malheur l’homme prétend exercer 

son autorité sur la création en méconnaissant ou en 

méprisant les lois de Dieu, c’est la catastrophe. Le 

pouvoir de l’homme coupé de Dieu devient 

malfaisant. C’est, hélas, ce qui va se produire et 

que raconte le chapitre 3 de la Genèse. 


Parmi les pouvoirs que Dieu confère à 

l’homme, il y a celui-ci : "Soyez féconds, multi-

pliez, emplissez la terre » (1: 28) 

Dieu délègue à l’homme et à la femme son pou-

voir créateur. Il confie à leur volonté le bienfait de 

transmettre la vie à d’autres êtres. Pouvoir divin, 
pouvoir de vie qui fait accéder l’homme à la res-

semblance avec Dieu-Créateur. 

Pouvoir qui devient une puissance de mort lors-

que l’homme et la femme veulent l’exercer sans 

référence à Dieu. (Inutile d’insister, je pense, au-

près de vous sur ce sujet.) 


Le poème de la Création s’achève dans la paix 

de Dieu. Après avoir constaté que son œuvre est 

bonne, Dieu conclut son ouvrage par un repos. Et 

ce repos du septième jour, Dieu le rend saint. 

Le repos auquel nous sommes invités, pour être 

à l’image et à la ressemblance de Dieu, n’est pas le 

simple fait de chômer matériellement, c’est le re-

pos qui résulte de la contemplation de la création, 

c’est la paix qui est donnée pour contempler tout 

ce que Dieu fait - et qui est bon. 

Dieu S’arrête pour contempler Son œuvre et 

non pas par fatigue. (Cette interprétation serait un 

anthropomorphisme grossier). De même, ce n’est 

pas la seule fatigue physique de l’homme qui né-

cessite le repos, mais c’est pour la paix de son âme, 

pour l’équilibre de sa personnalité, pour vivre sa 

ressemblance avec Dieu : c’est pour cela qu’il a 

besoin de prendre le temps de contempler, d’ado-

rer et de prier. 

Il y aurait certainement à revoir dans ce sens la 

qualité spirituelle de notre repos hebdomadaire. 

La Création des animaux, Le Tintoret 1550-1553 

Venise, Gallerie dell'Accademia 



14   Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025 

LE DEUXIÈME CHAPITRE DE LA GENÈSE :  
UN RÉCIT IMAGÉ CENTRÉ SUR LA CRÉATION DE L ’HOMME  

Création d’Eve, mosaïque chapelle Palatine, 

Palerme, Sicile, vers 1135 

Le deuxième chapitre, nous en avons vu un 

exemple à propos de l’autorité de l’homme sur la 

création, reprend certaines affirmations du premier 

chapitre d’une façon imagée, d’une façon plus ac-

cessible, plus populaire, mais non pas plus naïve - 

car il faut une profonde habileté pour traduire en 

termes simples et suggestifs des vérités essentielles 

comme celles qui nous sont affirmées dans ce début 

de la Bible. 

Pour affirmer que l’homme est à l’image et à la 

ressemblance de Dieu, le rédacteur du deuxième 

chapitre s’explique ainsi: 

« Alors Yahvé-Dieu modela l’homme avec la 
poussière du sol, il insuffla dans ses narines une 
haleine de vie et L’homme devint un être vivant » 

(2: 7). 

L’homme est de la terre - c’est d’ailleurs le sens 

du mot « Adam », mais l’homme est aussi de Dieu : 

la vie de l’homme est un souffle de Dieu. Et ce qui 

fait de l’homme un être vivant, ce n’est pas sa réalité 

matérielle tirée de la terre, mais sa réalité spirituelle, 

son âme qui est esprit venue directement de Dieu. 

Pour affirmer la communion de l’homme et de la 

femme dans leur ressemblance avec Dieu, le rédac-

teur du chapitre 2 s’exprime ainsi :  

« Yahvé Dieu dit : ‘Il n’est pas bon que 
L’homme soit seul. Il faut que Je lui fasse une 

compagne assortie’ » (18). 

Dieu ne trouve pas cette compagne pour 

l’homme dans le défilé des créatures animales à qui 

l’homme est chargé de donner un nom, - et cette pre-

mière note affirme bien que dans la Sainte Écriture 

l’homme ne saurait avoir sur la femme cette sorte 

d’autorité qui est celle d’un humain sur une bête - et 

n’allez surtout pas supposer naïvement que cette af-

firmation de la Parole de Dieu est devenue superflue 

de nos jours. 

S’il y a des prostituées, c’est parce qu’il y a des 

hommes pour les acheter comme on achète une bête. 

De grands marchands de pétrole ont des harems flo-

rissants ; et, à l’O.N.U., la majorité est souvent ob-

tenue grâce aux voix de vendeurs d’esclaves.  

Et sans aller chercher si loin, il y a des femmes 

qui perdent toute leur dignité et leur personnalité 

propre également. 

Pour trouver la véritable compagne de l’homme 

(Genèse 2: 21-23), « Yahvé Dieu fit tomber un 

profond sommeil sur l’homme qui s’endormit. Il 
prit une de ses côtes et referma la chair à sa place. 
Puis, de la côte qu’Il avait tiré de l’homme, Yahvé 
Dieu façonna une femme et l’amena à l’homme. 

Même après la chute, lorsque Dieu révèle à 

Adam et Ève les conséquences de leur acte, Il 

S’adresse à la femme en tant que mère et à l’homme 

en tant que travailleur. 

Je reprends. Pour trouver la véritable compagne 

de l’homme (Genèse 2: 21-23), « Yahvé Dieu fit 
tomber un profond sommeil sur l’homme qui 
s’endormit. Il prit une de ses côtes et referma la 
chair à sa place. Puis, de la côte qu’Il avait tiré de 
l’homme, Yahvé Dieu façonna une femme et 
l’amena à l’homme. 

Alors celui-ci s’écria : 
‘Voilà maintenant l’os de mes os 
Et la chair de ma chair 
Son nom est femme puisqu’elle est tirée de 
l’homme’ ». 

Il y a un jeu de mot en hébreu et en latin qui n’ap-

paraît pas en français. L’homme se dit « ish » et 

femme « ishsha ». Son nom est « ishsha » 

puisqu’elle est tirée de « ish ». 

Le latin a trouvé moyen de rendre ce jeu de mot 

en utilisant le mot « virago » pour désigner la 

femme par rapport à l’homme qui se dit « vir ». Son 

nom est « virago » puisqu’elle est tirée de « vir ». 

« C’est pourquoi, conclut l’auteur sacré, 
l’homme quitte son père et sa mère et s’attache à 

sa femme, et ils deviennent une seule chair » (24). 



Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025    15 

M É D I T A T I O N

LE S PA RABOLE S DE LA VI GNE

A b b é  R o b e r t  L a r g i e r  †  

Feuille paroissiale du 3 octobre 1993, n° 1489 

 



« La Terre ou Le Paradis terrestre »  

Dieu avec Adam et Ève au Paradis terrestre 

Jan Brueghel l’Ancien, musée du Louvre, détail 

« Ce que Dieu a uni, l’homme ne doit pas le 
séparer ». 

L’unité de l’homme et de la femme est en Dieu. 

L’amour humain n’est pas la source de l’union de 

l’homme et de la femme, c’est un reflet de l’amour 

de Dieu dont ils sont les instruments et les collabo-

rateurs l’un pour l’autre, puisque l’un comme 

l’autre sont image et ressemblance de Dieu. 

Et pour donner une preuve flagrante de cette di-

gnité de l’homme et de la femme lorsqu’ils tiennent 

leur rang par rapport à Dieu, pour montrer combien 

sont nets et purs tous rapports de l’homme et de la 

femme lorsqu’ils sont l’un et l’autre tournés vers 

Dieu, le chapitre 2 se termine par cette affirmation : 

« Or tous deux étaient nus, l’homme et la 
femme, et ils n’avaient pas honte l’un devant 

l’autre » (25). 

Vraiment, toute la création de Dieu est bonne. 

Quand les créatures de Dieu sont à leur place, 

quand elles se comportent selon l’ordre de Dieu, il 

n’y a pas de mal. Le mal ne vient pas de ce que 

Dieu a créé, mais du mauvais usage que l’homme 

fait des dons de Dieu. 

Jésus citera ce passage, au chapitre 19 de Saint 

Matthieu (5-6), pour répondre à un traquenard des 

pharisiens, et Il en tire lui-même la conclusion : 

À travers la parabole du vigneron et de sa vigne, 

telle que la raconte Isaïe (5: 1-7), nous éprouvons 

tout l’amour de Dieu pour Son peuple et toute  la dé-

ception ressentie par le Seigneur devant la conduite 

indigne de Ses enfants. 

Nous comprenons qu’il s’agit non seulement du 

peuple d’Israël, mais également de l’Église de Jésus-

Christ, puisque la Parole divine s’adresse universel-

lement aux humains de tous les temps et de tous les 

pays. Ce que le vigneron a fait pour sa vigne, le 

Christ l’a fait pour Son Église en la comblant de 

grâces, de bienfaits et de toutes sortes de dons. 

Le vigneron chante son amour pour sa vigne. Il 

choisit un côteau fertile, la terre est retournée, les 

pierres sont enlevées, la tour et le pressoir sont cons-

truits. Tous ces soins laissent espérer une belle ré-

colte de raisins muscats. 

Hélas ! La vigne ne donne que de mauvais raisins. 

C’est le même drame qui est raconté par Jésus (in 

Saint Matthieu 21: 33-43). Le mépris de l’amour que 

Dieu nous propose entraîne la destruction de la 

vigne. La clôture disparaît, le mur est ouvert, la 

vigne n’est plus taillée ; il y pousse des épines et des 

ronces. Dans le second récit (dans Saint Matthieu), 

les vignerons chargés de cultiver la vigne tuent les 

serviteurs du propriétaire venus percevoir les fruits 

de la vigne et même le fils du propriétaire pour 

s’emparer de son héritage. La punition apparaît tra-

gique. Ce sont les vignerons qui payent leurs crimes 

de leur vie et leur refus de se soumettre. 

L’application de cette parabole est trop claire 

pour hésiter sur le sens que Jésus Lui-même lui 

donne. Le Créateur a confié aux hommes le soin de 

Sa création. Nous sommes les intendants de Dieu et 

toute la création « sur la terre comme au ciel » nous 

est confiée pour y faire régner le bien, la justice, la 

beauté. Ce n’est pas ce qui a lieu. Les hommes pren-

nent en main la création, mais ils refusent de rendre 

des comptes au Créateur. 

À suivre 



16   Les Deux Témoins, n°112 septembre 2025 

 



C O N N A I S S A N C E  D E  L ’ A R T

LA SURABONDANCE  DE LA GRÂCE DE DIEU

«  SOMMAIRE »  
page 1 - « La multiplication des pains »

page 2 

page 5 

page 10 

page 15 

page 16 

- Doctrine : «Pater Noster », Abbé Julien Bacon 

- Morceaux choisis : « La mission de la Maternité spirituelle dans l’Église (2) » , Marie-Thérèse Avon-Soletti

- Spiritualité : « La Genèse : les onze premiers chapitres » (1), Abbé Robert Largier

- Méditation : « Les paraboles de la vigne », Abbé Robert Largier

- Connaissance de l’Art : « La surabondance de la grâce de Dieu »

Directeur  de publicat ion  :  Marie -Thérèse AVON-SOLETTI  -  Pr ix  de rev ient  de ce bu llet in  :  5  euros  

Et nous arrivons à cette situation, on ne peut plus 

dangereuse : les humains veulent ignorer leur 

Maître ; ils rejettent sans hésiter tous les commande-

ments de Dieu et ils s’étonnent que, dans ce monde 

qu’ils ont voulu sans Dieu, ce soit le règne de la 

guerre, de la haine, du mensonge, de la misère, de la 

maladie. 

Si nous voulons retrouver la paix, il nous faut 

écouter le conseil de Saint Paul (Philippiens 4:  6-9) : 

« Ce que vous avez appris et reçu… mettez-le en 
pratique ». 
« Priez le Seigneur, suppliez-Le en Lui rendant grâce. 

Occupez-vous de ce qui est vrai, juste et saint ». 

Alors vous retrouverez la paix de Dieu qui dépasse 

tout ce que l’on peut imaginer. Elle gardera vos cœurs 

et vos intelligences dans le Christ, elle ne permettra 

pas à l’inquiétude de vous envahir et la paix inalté-

rable de Dieu régnera dans toute votre vie.  

Deuxième multiplication des pains en Saint 

Matthieu 15. « (34) Et Jésus leur dit: com-

bien avez-vous de pains? ils Lui dirent : 

Sept, et quelques petits poissons. (35) Alors 

Il ordonna à la foule de s'asseoir par 

terre. (36) Puis Il prit les sept pains et les 
poissons, rendit grâce, les rompit et Se mit 

à les donner à Ses disciples, qui les donnaient 

à la foule. (37) Tous mangèrent à satiété, et 

des morceaux qui restaient on ramassa sept 

pleines corbeilles ! (38) Or, à manger ils 

étaient quatre mille hommes, sans compter 

les femmes et les enfants »  

Voir aussi in Saint Marc 8: 1-9 

Multiplication des pains, Église Saint Sauveur in Chora 

In Saint Jean 2. 

« (7) Remplissez d’eau ces 

jarres [de cent litres environ 

chacune]… (9) Le maître du 

repas goûta l’eau changée en 

vin… (10) Tu as gardé le bon 

vin jusqu’à maintenant ! » 

Les Noces de Cana 

église Saint-Jean-Berchmans 

Etterbeek, Bruxelles 

La pêche miraculeuse, 

Raphaël (1515), Musée 

Albert et Victoria, Londres 

In Saint Luc 5. « (6) ils 

prirent une grande quantité 

de poissons au point que 

leurs filets se rompaient » 

https://emcitv.com/bible/matthieu-15-34.html#34
https://emcitv.com/bible/matthieu-15-35.html#35
https://emcitv.com/bible/matthieu-15-36.html#36
https://emcitv.com/bible/matthieu-15-37.html#37




L E S  D E U X  T É M O I N S  
 


B U L L E T I N  T R I M E S T R I E L  D E  L I A I S O N  E T  D ’ I N F O R M A T I O N  


A S S O C I A T I O N  U N I T É  -  F O N D A T E U R  A B B É  R O B E R T  L A R G I E R  


3 8 ,  Q U A R T I E R  M A R C A S S O  -  2 0 2 2 5  C A T E R I  -  T é l .  :  0 4  9 5  6 1  7 5  2 5  -  C o u r r i e l  :  unite@wanadoo.fr 


N ° 1 1 2  –  S E P T E M B R E  2 0 2 5         I S S N  1 6 2 3 - 2 1 3 5  


 
 


 Les Trois Cœurs, celui de Jésus transpercé par le coup de lance en rouge, celui de Marie en bleu et celui de Joseph en blanc, sont enchâssés  les uns dans les 


autres pour représenter l’unité d’amour de la Sainte Famille : Jésus, le Sacerdoce - Marie, la Maternité divine - Joseph, le protecteur du Sacer-
doce et de la Maternité (in Saint Matthieu 1, 18-25 et 2, 13-23). 


 Les Trois Cœurs sont dans un cadre carré qui symbolise l’Église sainte telle que Saint Jean la voit dans l’Apocalypse (21, 2, 10,16) :  la Sainte Famille   


modèle de l’Église. 
 Les Trois Cœurs sont inscrits sur fond jaune, la couleur de la Papauté, car l’Église du Christ repose sur Pierre - rocher, guide et pasteur - selon la volonté 


exprimée par Jésus-Christ (in Saint Matthieu 16, 18, in Saint Luc 22, 32 et in Saint Jean 21, 15-17). 
 Les Trois Cœurs sont surmontés de la croix au pied de laquelle sont réunis les deux Témoins  : la Sainte Vierge Marie et Saint Jean l’apôtre, la 


Femme qui est la Maternité divine et le Prêtre revêtu du Sacerdoce du Christ, tous deux tournés vers le Christ, tous deux unis par le Christ, tous 
deux envoyés en mission par le Christ (in Saint Jean 19, 25-27 et Apocalypse 11, 3-12).  


Ainsi se réalise l’unité de l’esprit dans la diversité des talents. 
 


Ce bulletin est tout entier au service de la construction de l ’Église comme le demande Saint Paul dans son Épître aux Éphésiens (4, 12-15) :  « orga-
nisant ainsi les saints pour l’œuvre du ministère, EN VUE DE LA CONSTRUCTION DU CORPS DU CHRIST, au terme de laquelle nous devons parvenir, 
tous ensemble, à ne faire plus qu’un dans la foi et la connaissance du Fils de Dieu, et à  constituer cet Homme parfait, dans la force de l’âge, qui 


réalise la plénitude du Christ. Ainsi nous ne serons plus des enfants, nous ne nous laisserons plus ballotter et emporter à tout vent de la doctrine, 
au gré de l’imposture des hommes et de leur astuce à fourvoyer dans l ’erreur. Mais, VIVANT SELON LA VÉRITÉ ET DANS LA CHARITÉ, nous grandi-


rons de toutes manières vers Celui qui est la Tête, le Christ  ». 


 


 


 


 


 


 


 


 


 
 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 


 
 


  


 


 


 


« (8) André… dit : (9) ‘Il 


y a ici un enfant qui a 


cinq pains d'orge et deux 


poissons ». 


« (12) Quand ils eurent 


mangé à leur faim, Il dit 


à Ses disciples : recueil-


lez les morceaux qui 


restent afin que rien ne 


soit perdu. (13) Ils les 


recueillirent et remplirent 


douze corbeilles avec les 


morceaux qui restaient 


du repas des cinq pains 


d’orge ». 


« (10) Alors Jésus dit: 


faites asseoir les gens… 


Ils s'assirent donc au 


nombre d'environ cinq 


mille hommes. (11) Alors 


Jésus prit les pains, ren-


dit grâces et en distribua 


aux convives, et de même 


des poissons, autant qu’ils 


en voulurent ».  


« (5) Levant alors les yeux, 


Jésus vit qu’une grande 


foule venait à Lui. Il dit… : 


‘d'où achèterons-nous des 


pains, afin que ceux-ci 


aient à manger?’ »  


In Saint Jean ch. 6 


La Multiplication des pains  


Claude II Audran, 1683 


(1639-1684) 


Église Notre-Dame des 


Blancs-Manteaux, Paris 



mailto:unite@wanadoo.fr

https://emcitv.com/bible/jean-6-13.html#13

https://emcitv.com/bible/jean-6-10.html#10

https://emcitv.com/bible/jean-6-11.html#11

https://emcitv.com/bible/jean-6-5.html#5





